**Виктор Заремба**

**НЕРУШИМАЯ ОСНОВА РУССКОЙ ДУХОВНОСТИ**

Рождество Христово. Взрастание. Зовущий Дух Отца

 (5509-5519 годы от Сотворения мира)

*«Сегодня вечный Бог рождается во время. Бесплотный облекается плотью. Тот, Кто за пределами смерти, входит в область смерти; сегодня начинается крестный путь Господень; сегодня является нам жертвенная, крестная божественная Любовь. Сегодня ясли Вифлеемские предзнаменуют нам ту пещеру, куда будет положен Господь наш Иисус Христос, снятый со креста после мучительной смерти... И весь путь жизни Господней является ничем иным, как исполнением этой заповеди о любви, которая не знает ни границ, ни предела, о той любви,*

*которая свою жизнь отдает за друзей своих».*

***Митрополит Антоний Сурожский***

В самом конце 2011 года, а точнее, 22 декабря, в российской прессе и, конечно же, во всемирной информационной паутине, появились сообщения, что в Ватикане обнаружен уникальный, древний, историко-культурный манускрипт, пролежавший в архивах без внимания более 250 лет. Рукопись написана на мёртвом сирийском языке, представляющим собой один из диалектов арамейского. Именно на таком языке говорили ранние христиане, проживавшие на территории нынешних Сирии, Ирака и Ирана.

Расшифровал и перевёл рукопись Брент Ландо - профессор религиоведения университета Оклахомы. В рукописи содержались некоторые, неизвестные ранее, сведения о волхвах, путешествовавших вслед за Вифлеемской звездой, и принесших дары в знак особого почтения Младенцу Иисусу, чудесно явившемуся миру Рождеством от Пречистой Девы Марии в безвестной, тогда, пещере.

Фактическая информация об этом величайшем вселенском событии, как и о дарах восточных мудрецов, содержится в новозаветном благовествовании от апостола и евангелиста Матфея:

«**18**Рождество Иисуса Христа было так: по обручении Матери Его Марии с Иосифом, прежде нежели сочетались они, оказалось, что Она имеет во чреве от Духа Святаго. **19**Иосиф же муж Ее, будучи праведен и не желая огласить Ее, хотел тайно отпустить Ее. **20**Но когда он помыслил это, - се, Ангел Господень явился ему во сне и сказал: Иосиф, сын Давидов! не бойся принять Марию, жену твою, ибо родившееся в Ней есть от Духа Святаго; **21**родит же Сына, и наречешь Ему имя Иисус, ибо Он спасет людей Своих от грехов их. **22**А все сие произошло, да сбудется реченное Господом через пророка, который говорит: **23**се, Дева во чреве приимет и родит Сына, и нарекут имя Ему Еммануил, что значит: с нами Бог. **24**Встав от сна, Иосиф поступил, как повелел ему Ангел Господень, и принял жену свою, **25**и не знал Ее, как наконец Она родила Сына Своего первенца, и он нарек Ему имя: Иисус» (Мф.1:18-25).

Далее апостол Матфей свидетельствует:

«**1**Когда же Иисус родился в Вифлееме Иудейском во дни царя Ирода, пришли в Иерусалим волхвы с востока и говорят: **2**где родившийся Царь Иудейский? ибо мы видели звезду Его на востоке и пришли поклониться Ему. **3**Услышав это, Ирод царь встревожился, и весь Иерусалим с ним. **4**И, собрав всех первосвященников и книжников народных, спрашивал у них: где должно родиться Христу? **5**Они же сказали ему: в Вифлееме Иудейском, ибо так написано через пророка: **6**и ты, Вифлеем, земля Иудина, ничем не меньше воеводств Иудиных, ибо из тебя произойдет Вождь, Который упасет народ Мой, Израиля. **7**Тогда Ирод, тайно призвав волхвов, выведал от них время появления звезды **8**и, послав их в Вифлеем, сказал: пойдите, тщательно разведайте о Младенце и, когда найдете, известите меня, чтобы и мне пойти поклониться Ему. **9**Они, выслушав царя, пошли. И се, звезда, которую видели они на востоке, шла перед ними, как наконец пришла и остановилась над местом, где был Младенец. **10**Увидев же звезду, они возрадовались радостью весьма великою, **11**и, войдя в дом, увидели Младенца с Мариею, Матерью Его, и, пав, поклонились Ему; и, открыв сокровища свои, принесли Ему дары: золото, ладан и смирну. **12**И, получив во сне откровение не возвращаться к Ироду, иным путем отошли в страну свою» (Мф 2: 1-12).

В найденном недавно старинном автографе, дополнительно к евангельскому описанию, говорится, что волхвов было не трое, как принято считать многими христианскими богословами, а гораздо больше – десятки. В обнаруженном тексте уточняется, что мудрецы пришли не из Персии, а из страны Штар, которая идентифицируется с древним Китаем. В документе, также, содержатся чрезвычайно важные сведения, что волхвы были потомками Сифа – третьего сына Адама, - и членами особой секты, особенность которой состояла в том, что участники её «молились молча».

Древний автор переведённой и расшифрованной рукописи, который, по мнению переводчика, ассоциирует себя с указанной сектой, повествует, что Вифлеемская звезда, приведшая мудрецов к уединённому и невзрачному месту рождения богочеловеческого Младенца, превратилась в «маленького лучезарного человека». По словам американского ученого, из содержания текста вытекает, что «Вифлеемская звезда» и Христос – это одно и то же», а также, что «богочеловек способен принимать любые обличия».

Чтобы углубить понимание и расширить представление о сущности и смысле Вифлеемской звезды, мне показалось полезным прочитать сведения из новой многотомной Православной энциклопедии, где данный феномен описывается в статье «Звезда волхвов».

Такой выбор был сделан потому, что Православная энциклопедия издаётся по благословению Патриарха Всея Руси Алексия II и благословению Патриарха Всея Руси Кирилла специально созданным для этого «Церковно-научным центром», а это априорно предполагает, что в таком авторитетном издании должны быть размещены наиболее достоверные, объективные, научно-обоснованные и духовно освящённые сведения о «Звезде волхвов».

Но даже начальное утверждение из упомянутой энциклопедической статьи меня разочаровало, так как представляет собой сугубо материалистическое понимание данного Божественного знамения:

«[Вифлеемская звезда], чудесное астрономическое явление, сопровождавшее, согласно 2-й гл. Евангелия от Матфея, рождение Младенца Иисуса Христа. В соответствии со словами кн. Бытие о предназначении звезд, созданных Богом в 4-й день творения (Быт 1. 14), знамение З. в. послужило к прославлению вочеловечившегося Сына Божия. Вост. мудрецы (маги, или [волхвы](http://www.pravenc.ru/text/%D0%B2%D0%BE%D0%BB%D1%85%D0%B2%D1%8B.html)), известные в те времена как профессиональные астрономы и астрологи, первыми отреагировали на появление в небе необычной звезды. Еще не просвещенные учением Слова Божия, они тем не менее были наставлены свыше возвестить Иерусалиму и всему миру о рождении Мессии. В лице волхвов, следующих за З. в., языческий мир обрел путь к истинной вере» (Православная энциклопедия, 2010, [т. 19](http://www.pravenc.ru/vol/xix.html), с. 731-734).

Как можно наглядно увидеть из данной публикации, в ней «Звезда волхвов», по смыслу и сути своей, однозначно толкуется как явление астрономическое, а никак не духовное, и уже из такой экзегезы выводится, что восточные мудрецы с дарами были профессиональными астрономами и астрологами, а потому и страной, из которой они прибыли в Иудею, была названа Персия, известная в те далёкие времена своими астрономическими достижениями.

В анализируемой пространной энциклопедической статье содержатся весьма скудные, а также, не вполне конкретные и недостаточно полные сведения о духовном происхождении Звезды волхвов, в частности, принадлежащие лишь святителю Иоанну Златоусту и блаженному Феофилакту Болгарскому.

Так, святитель Иоанн в своём «Толковании на Евангелие от Матфея» утверждал, что на рождение Христа указывала «не обыкновенная звезда, и даже не звезда, а... какая-то невидимая сила, принявшая вид звезды», а блаженный Феофилакт Болгарский в своем толковании 2-й главы Евангелия от Матфея писал: «Слыша о звезде, не думай, что она была одна из видимых нами: нет, то была божественная и ангельская сила, явившаяся в образе звезды».

Однако в современной Православной энциклопедии подобные богословские суждения святых отцов явно остаются на втором плане, уступая приоритет естественнонаучным астрономическим представлениям о Вифлеемской звезде: то, как об особом небесном звёздном теле, то, как о пролетающей мимо Земли комете, то, со ссылкой на Иоганна Кеплера, как о наблюдаемой орбитальной конъюнкции Юпитера и Сатурна в Рыбах.

И подобная материалистичная интерпретация в энциклопедическом издании знамения Божественного, сопровождающего факт Рождества Христова, и указывающего на наступление во вселенском духовном пространстве действия, действенности и действительности Нового Божьего Завета, мне представляется, как минимум, довольно странной, ибо смысл, содержание и сущность слов апостола Иоанна, уже неоднократно процитированных в нашей работе: «**1**В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог. **2**Оно было в начале у Бога. **3**Все чрез Него на'чало быть, и без Него ничто не на'чало быть, что на'чало быть.**4**В Нем была жизнь, и жизнь была свет человеков.**5**И свет во тьме светит, и тьма не объяла его» (Ин 1: 1-5), вполне убедительно и ясно утверждают совсем об ином.

Вместе с приближением миропреобразительного момента Рождества Иисуса Христа, под бдительным ведением и строгим водительством Духа Святого Божьего, неспешно, бережно и аккуратно нисходило, перемещаясь сквозь многослойную структуру, приближенного к Земле, духовного пространства, по предписанной Волей Творца, и немыслимой с астрономической точки зрения траектории, в предсказанное укромное место, Само благоисполненное и объёмно обособившееся Слово Божье, как доверительный новозаветный носильщик Нерушимой и Вечной Жизни, являющей собой всеоживляющий и немеркнущий Свет Истины, светящий всем человекам.

Именно этот, невероятно ярко блистающий на небосклоне передвигающийся жизненный свет, локализованный и сконцентрированный в объёмном сгустке Божественного Блага, оформленном Словом Божьим в предметном облике шаровой молнии невиданного размера, предуготовленном для преисполнения Души Сына Человеческого духовной живительной Силой, наблюдали в то неповторимое время очень многие люди. Им посчастливилось воочию увидеть саму светоносную звезду жизни, которую не может объять никакая тьма, и которая должна была одушевить, осенить и исполнить всей полнотой Божьей Благодати, появившийся из Пречистой утробы Девы Марии, воплощённый и уподобленный облик Богочеловеческого Младенца.

В предыдущей главе нашей книги были подробно рассмотрены содержание и сущность семантической структуры Блага, умещающей в себе Мысль Божью, и Свет и Силу и Слово и Славу. Исходя из подобного понимания, вполне правомерно представить себе, что всепросвещающий небесный Свет, в синергичном соединении с всепобеждающей Силой Творца, нацеленные и управляемые Его всеохватной и всёоживляющей Мыслью, обособленные, оформленные и сосредоточенные Словом в исчерпывающей полноте знакомысленного объёма, достаточной, чтобы в точности и детальности Замысла Бога, и к Его Славе, осуществить предстоящие новозаветные преобразования для спасения людей, благоизобильно излились и исполнили Душу только что появившегося в человеческом телесном обличии Младенца Иисуса, чудесно представшего Богочеловеком в мгновение Рождества Своего.

И потому, весьма правдоподобными являются слова из недавно найденной, переведённой и расшифрованной арамейской рукописи, что на глазах волхвов, Вифлеемская звезда преобразилась в «маленького лучезарного человека», то есть, в Младенца, всем существом Своим излучающего сияющий неземной свет от преисполнения излитого в Его Душу Божественного Блага.

Равным образом, вполне достоверным выглядит суждение из манускрипта, что «Вифлеемская звезда» и Христос – это одно и то же», так как изобильным, обладающим всецелой и необходимой промыслительной полнотой, излитием Божественного Блага на Младенца Иисуса, в Рождестве Своём, Он истинно предстал Тем, кем Ему и было предречено стать – Богочеловеком.

Некоторые же из древних восточных учёных прозорливцев, наиболее глубоко посвященных в сокровенный смысл Промысла Божьего, благовременно заметив нисходящее движение звездно блистающего объёма Божественного Блага, отделённого и посланного Творцом для живой Души воплотившегося Сына Адамова, приготовив загодя дары, подобающие для такого великого и великолепного случая, двинулись в долгий путь туда, где им предстояло встретить, явленного на Свет, Новозаветного Вселенского Царя.

Невероятно велика, всемогуща и неисчерпаема истинная Благоисполненная Сила Слова Божьего, способная, по Воле Творца, из ничего производить всё, ибо, как известил нас об этом апостол и евангелист Иоанн Богослов в своём благовествовании: «**3**Все чрез Него на'чало быть, и без Него ничто не на'чало быть, что на'чало быть» (Ин 1: 3).

А мы же, самоуверенные, высокомерные и уповающие на технический прогресс, люди, в неизменном маловерии и духовном невежестве, до сих пор всё ещё продолжаем навязчиво и упрямо считать, что достоверность и действительность Божественных событий, надлежит проверять научными наблюдениями видимого, априорно неистинного и тленного материального мира, уже искажённого известным нам эксцессивным изъяном во вселенском жизнетворительном процессе, подобно пересказанным в Православной энциклопедии попыткам, что делались, и продолжаются, для внесения корректировок в дату Рождества Христова, с намерением подогнать её под досужие астрономические расчёты, привязав, например, ко времени визуального орбитального соединения Юпитера и Сатурна.

Одним из ярких проявлений подобного и, к сожалению, не перестающего повторяться, подхода, стала произведённая в истории человечества замена богодухновенного юлианского календаря новой григорианской системой летоисчисления, обоснованная якобы настоятельной необходимостью большей точности определения временной продолжительности календарного года, достигаемой с помощью более совершенных инструментальных средств астрономической науки, но при этом, неизбежно и неуклонно отдаляющая людей от Истины в понимании сути и смысла Промысла Божьего.

Однако сколь точно не измеряй видимые проявления, подвергшегося изъяну, а от этого, неверно движущегося тленного материального мира - приблизится подобным способом к более глубокому пониманию сути и смысла Нерушимой и Вечной Жизни, как и Божественной Истины, невозможно.

И чтобы убедиться в несомненной важности, серьёзности и значимости такого утверждения, не могу не процитировать выдержку из записи беседы с архимандритом Амвросием, настоятелем афонского болгарского монастыря Зограф:

«…Ваше Высокопреподобие, «Большая Богородица» (праздник Успения Божией Матери болгары называют «Большой Богородицей», а день Ее Рождества – «Малой») празднуется в Болгарии 15 августа (по григорианскому календарю), а в болгарском монастыре Зограф и по всей Святой Горе – 28 августа (15 августа по юлианскому календарю). До каких пор даты церковных праздников будут нас разделять?

– Это зависит от народа, он должен усерднее стремиться к возвращению на старый календарь. Но в основном людям это, к сожалению, безразлично. На церковно-народном соборе в Рыльском монастыре некоторые из участников пытались включить календарный вопрос в повестку дня, но большинство проголосовало против. А ведь нового стиля на сегодня придерживаются менее 10% всех православных христиан – Греция, Болгария, Румыния..., тогда как по старому служат в России, на Украине, в Грузии, Сербии, Македонии, Иерусалиме и на Святой Горе. Множество чудес явно свидетельствуют, какой календарь истинный.

Например, отец Красимир (Капитанов) из Шумена (город на северо-востоке Болгарии) рассказывал мне, что одна женщина более года назад тяжело болела и врачи не оставляли ей шансов на выздоровление. Но во сне ей явилась Пресвятая Богородица и сказала, что ровно через три дня, в праздник преподобного Иоанна Рыльского, она исцелится. Так и случилось, к удивлению врачей. И действительно тот день был праздником святого Иоанна Рыльского, но только по старому стилю. Т. е. Пресвятая Богородица не пользуется новым календарем!

Румынский архимандрит Иустин из монастыря Петру Водэ вспоминал о подобном чуде, произошедшем вскоре после введения нового календаря в Румынской Церкви, в 30-х годах ХХ века. Тогда один румынский монах-аскет предпринял исключительный духовный подвиг – затворился в своей келье на 40 дней, в течение которых ничего не вкушал и даже не пил воду. Все это время он усердно молился, чтобы Господь открыл ему, какой календарь правильный. И ему явились три святителя – Василий Великий, Иоанн Златоуст и Григорий Богослов и сказали: «Старый календарь истинный. А те, кто ввел новый, пострадают и будут наказаны Богом» (Источник: газета «Православный Крест» № 17 от 1 сентября 2013 года).

Сделав некоторое отступление от главного предмета нашего описания, возвратимся к событию Рождества Христова, ознаменованному видением Вифлеемской звезды, и посмотрим, что нового позволит нам выявить, понять и уяснить исследование подобных духовных процессов и событий с использованием метода словообъёмного анализа, синтеза и конструирования.

С этой целью вспомним, сначала, логико-семантическую структуру десятой строки седьмой таблицы в том виде, как она была представлена в предыдущей главе, истолкованием которой было завершено рассмотрение череды опорных смыслозадающих понятий богозамыслового вселенского спасительного преобразования в период с 5500 по 5509 годы от Сотворения мира. Последний же год в этом ряду, одновременно, стал и первым годом новой, христианской, системы календарного летоисчисления (см. таблицу 8).

***Таблица 8***

|  |  |
| --- | --- |
| **Летоисчисление от сотворения мира** | **Христианское летоисчисление** |
| **10** | **5509** | **ддз** | **Духоведие + духодеяние + заветиедействие****95 + 140 + 135 = 370** | **1****а** | **1** | **а** | **азбукоангел** | **100** |

Согласно Промыслительной Воле Творца, в течение 5509 года, девственно чистая, не подвергшаяся никакому изъяну, Душа Сына Человека, находясь в заботливом и внимательном ведении Духа Святого Божьего (ДУХОВЕДИЕ), завершающего подготовительный этап спасительного духовного деяния (ДУХОДЕЯНИЕ), была занесена в виде знакоформного живительного семени в Пречистую материнскую утробу Девы Марии, о чём ей было благовестно сообщено Архангелом Гавриилом:

«**26**В шестой же месяц послан был Ангел Гавриил от Бога в город Галилейский, называемый Назарет, **27**к Деве, обрученной мужу, именем Иосифу, из дома Давидова; имя же Деве: Мария. **28**Ангел, войдя к Ней, сказал: радуйся, Благодатная! Господь с Тобою; благословенна Ты между женами. **29**Она же, увидев его, смутилась от слов его и размышляла, что' бы это было за приветствие. **30**И сказал Ей Ангел: не бойся, Мария, ибо Ты обрела благодать у Бога; **31**и вот, зачнешь во чреве, и родишь Сына, и наречешь Ему имя: Иисус» (Лк: 1: 26-31).

Как и было предсказано, произошло непорочное зачатье, и Пречистая Дева Мария понесла священный плод в материнском чреве своём. И с момента этого тайного и дивного события началось действие Нового Божьего Завета (ЗАВЕТИЕДЕЙСТВИЕ), так как уже осуществилось зачатье Того, Кому было предречено воплотиться, чтобы предстать новозаветной Богочеловеческой исполнительной Душой спасительного духовного преобразования Вселенной.

И этот благовестный день, день чудесного обретения материнства Девой Марией, утвердился в календаре датой зарождения нового человеческого рода, родоначальником которого стал Сын Божий, Иисус Христос, и всех тех народов, которые позднее стали называться христианами.

Выше уже было упомянуто, что 5509 год от Сотворения Мира, явился также и первым годом нового христианского календаря, отметившись появлением на небосклоне необычайного знамения, получившего наименование «Звезды волхвов». В этот год Сын Человеческий был ещё сокрыт от людей в пречистой утробе Святой Богоматери, но факт Его реального существования в земной обители уже подтвердился видимым всем знаменательным Божественным явлением: ярко сияющим лазурными лучами и неспешно передвигающимся по небосклону с Севера на Юг звездоформным ангельским светильником.

Отчетливо и твёрдо понимая, что наблюдаемое чудесное знамение имеет не материальную, а духовную, мыследеятельную природу, представляя собой словосущностный носитель энергии Божественного Блага в проявлении Света и Силы, мне показалось правильным соотнести первый год христианского календаря со словом АЗБУКОАНГЕЛ, подчеркнув этим важнейшее значение и глубинный смысл появления и передвижения феноменальной ангельской сущности, знаменующей установление в знакомысленном вселенском пространстве духовных условий новой азбучной упорядоченности. И в таком ракурсе предметного рассмотрения, выбор этого опорного словесного понятия, выглядел вполне резонным, логически строгим и символичным, так как фиксировал факт Божьего знамения, а также его особенное живое духовное естество.

Однако нельзя было не заметить, что выбранное на таких основаниях слово, по ряду морфологических признаков, отличается от всех других опорных слов, помещённых, как в служебную графу седьмой таблицы, так и в соответствующую графу таблицы № 9, отображающую понятийное значение, смысл, содержание и сущность каждого отдельного календарного года новой, христианской, системы летоисчисления в период с 1-го по 11-й годы.

***Таблица 9***

|  |  |
| --- | --- |
| **Летоисчисление от сотворения мира** | **ХРИСТИАНСКОЕ ЛЕТОИСЧИСЛЕНИЕ** |
|  | **5509** | **ДДЗ** | **ДУХОВЕДИЕ + ДУХОДЕЯНИЕ + ЗАВЕТИЕДЕЙСТВИЕ****95 + 140 + 135 = 370** | **1****а** | **1****а** | **адамиевводье****100** | **100** |
|  | **5510** | **ДДИ** | **ДУХОВОЛИЕ + ДУШЕАЗБУКОВЬЕ + ИНАКОЗАВЕТИЕ****113 + 158 + 109 = 380**  | **2****б** | **2****б** | **благовведенье****110** | **210** |
|  | **5511** | **ДДАА** | **ДУХОВОЛИЕ + ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ + АЗБУКА + АЗБУКВИЕ** **113 + 167 + 46 + 64 = 390**  | **3****в** | **3****в** | **взаимнозабавье** **120** | **330** |
|  | **5512** | **ДДАБ** | **ДУХОВОЛИЕ + ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ + АЗБУКА + БЛАГОВЕЖДИЕ****113 + 167 + 46 + 74 = 400**  | **4****г** | **4****г** | **глагологлазье** **130** | **460** |
|  | **5513** | **ДДАВ** | **ДУХОВОЛИЕ + ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ + АЗБУКА + ВЗОРАЖИВИЕ****113 + 167 + 46 + 84 = 410** | **5****д** | **5****д** | **душевзорье****140** | **600** |
|  | **5514** | **ДДАГ** | **ДУХОВОЛИЕ + ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ + АЗБУКА + ГОВОРЕНИЕ****113 + 167 + 46 + 94 = 420** | **6****е** | **6****е** | **единозареканье****150** | **750** |
|  | **5515** | **ддад** | **ДУХОВОЛИЕ + душеблюденье + АЗБУКА + дУшевнеадие****113 + 167 + 46 + 104 = 430** | **7****ё** | **7****ё** | **ёмковозбоженье****160** | **910**  |
|  | **5516** | **ддае** | **ДУХОВОЛИЕ + душеблюденье + АЗБУКА + единомолвие****113 + 167 + 46 + 114 = 440** | **8****ж** | **8****ж** | **жизневнушенье****170** | **1080** |
|  | **5517** | **ддаё** | **ДУХОВОЛИЕ + душеблюденье + АЗБУКА + ёмковоззадание****113 + 167 + 46 + 124 = 450** | **9****з** | **9****з** | **заветИЕдоброволье****180** | **1260** |
|  | **5518** | **ддаж** | **ДУХОВОЛИЕ + душеблюденье + АЗБУКА + жизневозалкание****113 + 167 + 46 + 134 = 460** | **1****а** | **10****и** | **инангелье****100** | **1360** |
|  | **5519** | **ддаз** | **ДУХОВОЛИЕ + душеблюденье + АЗБУКА + заветноазбучие****113 + 167 + 46 + 144 = 470**  | **2****б** | **11****й** | **йерейвеждье****110** | **1470** |

И потому в ходе работы над логико-семантической структурой цепи опорных смыслозадающих понятий, характеризующих целеполагание, содержание и сущность духовных инициаций и возрастных изменений, происходивших в Душе Сына Человека во второй декаде жизнеспасительных преобразований вселенского пространства, в то время, когда Он уже находился на Земле, то есть в период с 5509 по 5519 год по календарю от Сотворения мира, а, соответственно, с первого по одиннадцатый год новозаветного календаря, возникла потребность произвести некоторые изменения в девятой таблице, чтобы убрать из понятийного множества все противоречия, в том числе, несоответствия в формах представления имён существительных.

Более того, оказалось, что поиск и отбор понятий согласно критерию морфологической однородности представления опорных слов, позволил произвести уточнения и в самой структуре логико-семантических цепей, сделав их более точными и однозначными в смысловом и содержательном отношении.

Так, словоформа АЗБУКОАНГЕЛ была заменена понятием АДАМИЕВВОДЬЕ, что подчеркнуло преобладание смыслового значения актуального состояния Сына Человека, находящегося в это время в водной среде материнской утробы, по сравнению с понятием, сопутствующим данному состоянию, и характеризующим видимое знамение, так как в первом случае речь шла о сущностном положении и процессе воплощения Самого Богочеловека, а во втором, о средстве и способе Его будущего помазания и одухотворения.

Обращу внимание на одно важное обстоятельство, показывающее, насколько тонко работает используемая методика словообъемного анализа, синтеза и конструирования. Так, во второй главе книги, в седьмой таблице, в графе, отражающей смысло-сущностное состояние Души Сына Человека в течение 5501 года, нами было подобрано для интерпретации слово АДАМОАДЕЕ, то есть, как было истолковано, понятие, отражающее нахождение девственно чистой души Сына Человека (Сына Адама) в Аду.

Однако более глубокое рассмотрение понятийной структуры, заставило нас заменить это понятие на несколько иное: АДАМИЕАДЕЕ. Казалось бы, зачем нужно было производить такие изменения? Но грамматические особенности русского языка позволяют столь точно и детально определять семантику слов, что даже такие, совсем несущественные, на первый взгляд, изменения, могут качественно менять смысл и суть отображения объективных явлений.

Так, слово АДАМОАДЕЕ, как сложное слово, образовано от двух корневых основ АДАМ и АД, а буква «О», являясь связкой между словами, не содержит в себе семантического значения. И получается, что в Адской духовной среде в тот год находился сам Адам, а не Душа Сына Адамова. Но Адам к этому моменту уже давно был воплощён, став смертным, произвёл вместе с Евой потомство на Земле, и, прожив отведённый для него срок, умер.

Душа же Сына Адамова, сотворённая в первообразном виде одновременно с Адамом, являющаяся точно такой же, как и сам Адам до его облечения в плоть, и остававшаяся к благоприятному времени в высших, безсмертных и не подверженных тлению, слоях духовной структуры Вселенной, в этот, 5501 год, сопровождаемая Духом Святым, только ещё начала своё схождение с небесных высот вглубь изменённого изъяном вселенского духовного пространства, именуемого Адом. Именно по этой причине в логико-семантической цепи была произведена коррекция корневой основы опорного понятия: вместо слова Адам было отобрано однокоренное слово Адамие, которое, согласно своим морфологическим признакам, понимается как свойственное порождение Адама или, иначе говоря, в одном, и основном варианте, как душа его Сына. Выполненная замена опорной понятийной словоформы в соответствующей структуре таблицы (АДАМИЕАДЕЕ вместо АДАМОАДЕЕ) позволила устранить эту смысловую и сущностную неточность.

В данной работе достаточно часто применяются имена существительные среднего рода, оканчивающиеся на «ие» или «ье». Обычные правила русского языка, при выборе или использовании той или иной формы из указанных окончаний имен существительных, в большинстве случаев, усматривают обоснования или причины стилистического свойства, более характерные для поэтических произведений, в тоже время, в прозаических текстах, закрепляя предпочтение словам, оканчивающимся на «ие».

Однако, в случае применения метода словообъёмного анализа, синтеза и конструирования, выбор и использование слов с указанными окончаниями, является критичным, так как алфавитная сумма этих слов в своём значении различается числом 20. А потому, базовые слова с разными окончаниями относятся к различным нумерологическим группам. Практика использования подобных словесных понятий показала, что выбор окончания не является только лишь стилистическим, а носит глубокий семантический характер. Так, имена существительные среднего рода с окончанием на «ие», чаще всего обозначают незавершённость процесса или состояния, в то время как слова, оканчивающиеся на «ье», свидетельствуют о законченном событии или о сформировавшемся новом сущностном свойстве, либо вещном качестве.

Слово ВОСКРЕСЕНИЕ, например, говорит нам о протекающем процессе возвращения человека к жизни, в то время как понятие ВОСКРЕСЕНЬЕ, следует применять, когда сообщается о величайшем событии человеческой истории, явившем людям чудо восстания из смерти Иисуса Христа после Его смертного крестного распятия. Или же, о том праздничном дне седмицы, который установлен в недельном цикле в ознаменование данного события. Словообъёмная сумма этих слов составляет 130 и 150, а нумерологические значения, соответственно, 4 и 6. Заметим, что в нумерологии, значение числа 4 увязывают с содержательной полнотой события или явления, а значение числа шесть - с полнотой завершённости действия во времени.

Вернёмся теперь к предметному рассмотрению смысла и промыслительной сущности первых лет новозаветного календаря. Раскрытие содержания понятия АДАМИЕВВОДЬЕ, помещённого в соответствующую графу девятой таблицы, позволяет предположить, что именно в этот год живительное семя Души Сына Человека (АДАМИЕ), силою Духа Святого Божьего было чудесным духовным образом введено (ВВОДЬЕ) в материнскую утробу Пречистой Девы Марии и находилось в присущей рождающему женскому чреву водной среде (ВВОДЬЕ), где естественным образом созревало в течение двухсот семидесяти трёх дней до момента Рождества Христова.

Рассматривая логико-семантическую структуру, отображённую в девятой таблице, можно увидеть, что фактическим временем этого величайшего вселенского события стал 5510 год от Сотворения мира, то есть, второй год действия Нового Божьего Завета, являющийся, также, вторым годом новой христианской системы летоисчисления.

Следует обратить внимание, что в этот знаменательный год - год Рождества Христова - изменились, остававшиеся неизменными в течение предыдущих девяти лет, опорные базовые понятия, начинающиеся с буквы Д: слово ДУХОВЕДИЕ с объёмным значением 95 было заменено словом ДУХОВОЛИЕ, имеющим значение 113, а вместо слова ДУХОДЕЯНИЕ (140) в таблицу включено слово ДУШЕАЗБУКОВЬЕ (158). Как можно заметить, и то, и другое, в своих букворядных показателях увеличились на 18 (9 х 2), а суммарное увеличение значений пары числовых эквивалентов составило число 36 (9 х 4).

Попытаемся, сначала, опираясь на новую понятийную двоицу, осмыслить содержательную сущность событий, состояний и явлений, произошедших в этот год. Но прежде, вспомним событийную суть предшествующей стадии осуществления жизнеспасительного Промысла. Согласно Замыслу Творца, и по Его Воле, девственно чистая Душа Сына Человека была передана в ведение Духа Святого (ДУХОВЕДИЕ), предвидением и охранительной силою которого, следовало обеспечить её гарантированно безопасное схождение с высших, безизъянных и безвременных, небесных структур, через опасное духовное пространство, в избранную материнскую утробу Пречистой Девы Марии. На исполнение этой промыслительной акции (ДУХОДЕЯНИЕ) было отведено девять лет – с 5501 по 5509 год по Византийскому календарю.

Когда Духом Святым Божьим знакомысленное живительное Семя Души Сына Человека было вживлено в предуготовленное к этому материнское чрево, и после зачатья начался естественный процесс внутриутробного воплощения человеческого эмбриона, духодеяние приготовительной стадии благополучно свершилось: в утробе Пречистой Девы Марии уже жил, созревая во плоти, будущий исполнитель Нового Божьего Завета. В связи с этим, сущностный смысл 5509 года закрепился понятием ЗАВЕТИЕДЕЙСТВИЕ. И год этот был ознаменован чудесным явлением в виде яркого движущегося по небосклону светоносного источника, получившего наименование Вифлеемской звезды.

Истёк предопределённый срок внутриутробной жизни необычайного плода в материнском чреве Пречистой Девы Марии, и в сокровенном таинстве мгновения Рождества явился миру необыкновенный Младенец.

В беззвучной ночной тишине замершей Вселенной, из величественной тьмы необъятного, безоблачного и расцвеченного великим множеством звёзд, земного небосклона, молниеносно опустился, своевременно остановившийся над местом появления Младенца, лучезарно сияющий небесный светильник, из которого на появившееся Дитя изобильно излились Мысль и Свет и Сила и Слово и Слава Блага Безначального Творца. И от всецелой полноты этой всеизобильной благодати Сам Младенец тотчас же стал источать невиданное лазурное сияние, светом которого осветилась тесная пещера, и счастливая Пречистая Мать Младенца, и Его недоумевающий восприемник Иосиф, и пришедшие на свет пастухи, и волхвы, и все иные люди и живые души, которым посчастливилось быть рядом с местом Рождества в это время.

Безизъянное телесное обличие Младенческой Души мгновенно исполнилось всепреобладающей изобильностью Божественного Блага, и родившийся Иисус предстал пред многоликим ангельством Вселенной в первоявленном образе и подобии Богочеловека, промыслительно явившегося миру.

Замечательные, необыкновенные перемены произошли в миг Рождества Христова и в незримой выси вселенского живого небесного пространства. Безначальный и Всеверховный Творец, излив на рождённого Младенца Божественное Благо, и исполнив Его детскую Душу Своею Благодатью, преобразив этим действом Дитя в Богочеловека, изъявил так, и закрепил Собственное Отцовство над Христом. И потому, в миг Рождества Своего, Сын Человека стал Сыном Божьим. И заботливая промыслительная Воля Отца распростёрлась над Новозаветной Душой Богочеловеческого Сына.

Как мне представляется, именно по этой причине, в рассматриваемой нами логико-семантической череде, словесное понятие ДУХОВЕДИЕ уступило своё место понятийной словоформе ДУХОВОЛИЕ, предполагающей, что с момента Рождества Христова, Воля Отца, как Единого Безначального Животворящего Духа, стала ответственной за существование, определяющей воспитание и задающей судьбу Души Сына Божьего, Младенцем вступившего в мир.

Следующим новым понятием, характеризующим смысловые и сущностные особенности 5510 года византийского календаря, начинающимся с буквы Д, и имеющим словообъёмное значение 158, выступило словесное образование ДУШЕАЗБУКОВЬЕ. Эта словоформа даёт нам возможность понять, что в логико-семантической череде, отражающей процесс последовательного и поэтапного претворения Промысла Божьего, в это время закрепилось новое мыследейственное звено, фиксирующее факт явления миру новозаветной исполнительной Души Богочеловеческой Личности, избранной и призванной, для осуществления во Вселенной промыслительной спасительной акции.

Словоформой ДУШЕАЗБУКОВЬЕ подчеркивается важнейшая сущностная особенность новозаветной Богочеловеческой Души: прежде всего, то, что она имеет знакомысленное, духовное, то есть, словесное естество. Об этом же свидетельствует нам апостол Иоанн Богослов, подтверждающий, что, именно, живое Слово воплотилось чрез Пречистую материнскую утробу Девы Марии, а также и то, что оно было «Единородным от Отца»: **«14**И Слово стало плотию, и обитало с нами, полное благодати и истины; и мы видели славу Его, славу, как Единородного от Отца» (Ин 1:14).

Третьим понятийным компонентом логико-семантической структуры 5510 года выступило слово ИНАКОЗАВЕТИЕ. Это первый из трёх случаев, когда в анализируемом периоде, детерминируемом летоисчислением византийского календаря, нарушился, твёрдый во всех других ситуациях, принцип девятеричного чередования числовых значений годов, а вместе с этим, определивший необходимость поиска словесного понятия вне пределов первых девяти букв русского алфавита, то есть, словоформы, озаглавленной буквой «И».

И это вполне понятно, так как именно год Рождества Христова обладает неоспоримой исключительностью по значимости произошедшего события, и для человечества, и для всей живой Вселенной. А содержание и суть слова ИНАКОЗАВЕТИЕ подчёркивает, что с событием Рождества Христова в человеческом родовом сообществе наступила эра действия и доминирования Нового (ИНОГО по отношению к ВЕТХОМУ) Божьего Завета.

В новозаветной, христианской системе календарного летоисчисления, год Рождества Христова стал вторым. И вторая буква «Б» русскоязычной алфавитной системы, а также числовой показатель, который предопределил словообъёмный эквивалент искомого понятия, характеризующего главный смысл, суть и значение обсуждаемого года в Новозаветной эре, привели нас к выбору словесной формы БЛАГОВВЕДЕНЬЕ. Найденное понятийное опорное определение вполне ясно и отчётливо раскрывает непреложную смысловую сущность преисполнения рождённого Младенца Божественным Благом, который, в результате такого чудесного осенения, приобрёл глубинные и неотъемлемые качества Богочеловека, представ перед всеми Сыном Божьим. Но, не меньшее, а, без сомнения, гораздо большее значение для человечества, имело то, что именно в момент Рождества Христова, Безначальный и Всеверховный Творец реально проявил Свою безграничную любовь, милость и доверие по отношению к людям, посчитав возможным, полезным и целесообразным, действенно и действительно приступить к исполнению своей грандиозной всевселенской акции спасения смердящих грехами человеческих душ, а вместе с этим, и всей Вселенной, через Собственного, девственно чистого и безгрешного Сына, послав Его к нам на Землю, в брызжущую злобой и враждой, переполненную страхом и страданиями, алчную и человеконенавистническую жизнедеятельную среду.

Анализ созданной логико-семантической структуры второй стадии процесса осуществления жизнеспасительных вселенских преобразований, позволил заметить некоторые, на первый взгляд, весьма серьёзные противоречия.

Первым их них стало то, что событие Рождества Христова произошло не в первый год новозаветного периода существования человечества, а во второй, что резко контрастирует с актуальным, соответствующим историческому массовому сознанию, пониманием исходной точки отсчёта в христианской календарной системе, производимого «от Рождества Христова». Во-вторых, согласно выстроенной логико-семантической череде событий, получается, что дата Благовещения, то есть, время получения Пречистой Девой Марией дивного известия о её грядущем материнстве, а, следовательно, и момент зачатья Христа, не совпадает по годам с датой Рождества Христова.

Сообразно нашей логике, эти события произошли в разных летах: непорочное зачатье Сына Божьего Девой Марией произошло в 5509 году, а Рождество Христово – в 5510 году.

Между тем, согласно применяемой в настоящее время григорианской системе календарного летоисчисления, празднование Дня Благовещения Пресвятой Богородицы и празднование Дня Рождества Христова происходят в рамках одного года, начальной датой которого, называемой в России Новым Годом, или Новолетием, принято считать первое января.

Для того чтобы возникшее непонимание преодолеть, и утвердить истинную, объективную и действительную датировку величайших историко-культурных событий и явлений, необходимо подумать и разобраться, как осуществлялось летоисчисление в разных периодах человеческой истории.

С первого января 45 года (до новой эры), в Римской республике, императором Юлием Цезарем был введён юлианский календарь, распространившийся и существовавший в Европе и России до перехода на григорианский. Начало года в этом календаре исчислялось с 1-го января. Однако после победы над Максентием, император Константин Великий с 1 сентября 312 года даровал христианам полную свободу исповедовать свою веру. И в память об этом, Отцы Первого Вселенского Собора (325 год), определили, что Новый год будет начинаться с 1-го сентября, то есть, со дня получения христианами свободы вероисповедания. Именно в ознаменование этого события и Московский собор в 1492 году принял за правило, производить летоисчисление на Руси с 1-го сентября, а Великий князь Иоанн III закрепил это своим Указом. Ранее же на Руси, примерно в течение десяти веков, начальной датой года считалось 1-е марта, что объяснялось началом весеннего оживления природы.

Первое сентября, как день Новолетия, сохранялось до прихода на трон Петра Великого, который в 1699 году, из-за подражания западной традиции, издал указ о переносе дня Новолетия на 1-е января, добавив к этому и требование, отмечать этот день как праздничный, и наряжать в каждом доме елку.

В 1582 году решением папы Григория XIII юлианский календарь был заменен григорианским. В том же году, днем, следующим после четвертого октября, стало не пятое, а пятнадцатое октября. Сейчас, григорианский календарь распространён повсеместно, и имеет значение официального во всех странах мира, кроме Таиланда и Эфиопии.

Однако в Русской Православной Церкви, богослужения годового круга и до сегодняшнего времени проводятся по юлианскому календарю с сохранением «старого стиля» его исчисления, и День Новолетия отмечается 1-го сентября.

Таким образом, если, вслед за Русской Православной Церковью, принять за истину, что календарный год должен начинаться именно 1-го сентября, то естественным путем снимается противоречие, обусловленное не нашей возможной ошибкой в построении логико-семантической цепи, а вызванное, в действительности, категорической некорректностью введения, секулярной в своей основе, григорианской календарной системы.

При исчислении Новолетия с первого сентября, выясняется, что Благая Весть была доведена Архангелом Гавриилом до Пречистой Девы Марии в 25-й день седьмого месяца 5509 года, после чего, на третий день, в её материнском чреве произошло зачатье Богочеловеческого плода, а Рождество Христово свершилось в 25-й день четвёртого месяца 5510 года, то есть, ровно через 273 дня после непорочного зачатья.

Для того чтобы утвердиться в правильности исчисления календарного года с 1-го сентября, мне показалось интересным и прогностически перспективным посмотреть, каким словообъёмным значением обладает слово СЕНТЯБРЬ, а после этого, поискать базовые словесные понятия, определяющие смысл и сущность наименования данного месяца. Оказалось, что слово сентябрь обладает словообъёмным показателем, равным числу 143. Нумерологическое значение этого числа определяется цифрой 8, а следовательно, заглавными буквами искомой базовой понятийной словоформы должны быть Ж, П и Ш.

На букву «Ж» удалось найти одно слово с числовым словообъёмным значением 143 – ЖЕЛАННОСТЬ. С первого же взгляда видно, что данное понятие, к сути календарного исчисления, имеет минимальное отношение, разве только то, что выбор имени собственного Сентябрь является желанным для правильного определения новолетнего месяца. На букву «Ш» нужных слов не отыскалось.

А на букву «П», сразу же удалось найти два очень подходящих по смыслу и значению понятия – ПЕРВОЧИСЛИЕ и ПРЕОБРАЖЕНЬЕ. Понятийная словоформа ПЕРВОЧИСЛИЕ напрямую указывает, что именно сентябрь должен являться тем первым месяцем, с наступлением которого следует переходить к исчислению нового года.

Правомерность подобного понимания подтверждается и таким широко известным фактом русской культурной традиции, что имевшийся почти в каждом доме отрывной календарь, как правило, назывался численником.

Смысл и суть слова ПРЕОБРАЖЕНЬЕ, также, убедительно свидетельствует, что именно с сентябрём сопряжено обновление смысла и сущности бытия, ожидаемое и ощущаемое в связи со сменой лет, так как через календарное число года, обусловливающее его вербальное оформление, закладывается промыслительная предопределённость конкретного года в непрерывной и последовательной цепи годовых периодов претворения Замысла Божьего.

Таким образом, проведённый анализ, убедительно подтверждает суть и смысл, процитированного изречения православных святителей Василия Великого, Иоанна Златоуста и Григория Богослова: «Старый календарь истинный. А те, кто ввел новый, пострадают и будут наказаны Богом».

Разобравшись с особенностями основных календарных систем, можем вновь обратиться к истолкованию смысла, содержания и сути годовых периодов, сопряжённых с претворением жизнеспасительного промысла во вселенском духовном пространстве, используя для этого метод словообъёмного анализа, синтеза и конструирования опорных смыслозадающих понятий.

Начиная с 5511 года, рассматриваемая структура опорных смыслозадающих понятий стала четырёхзвенной, смысло-сущностная вариативность которой, в привязке к каждому конкретному году, определяется четвёртой понятийной словоформой, а первая триада структурных элементов остаётся константной в течение девяти лет.

Для удобства восприятия интерпретируемой последовательности событий, явлений, качественных состояний и вещных свойств, восстановленных из знаковых, то есть, числовых и буквенных компонентов календарных лет, будет принято за правило, что они будут иллюстрироваться парами понятийных группировок логико-семантических структурных формаций, соответствующих смежным годовым периодам (Таблица 10).

***Таблица 10***

|  |  |
| --- | --- |
| **Летоисчисление от сотворения мира** | **ХРИСТИАНСКОЕ ЛЕТОИСЧИСЛЕНИЕ** |
| **2.** | **5510** | **ДДИ** | **ДУХОВОЛИЕ + ДУШЕАЗБУКОВЬЕ + ИНАКОЗАВЕТИЕ****113 + 158 + 109 = 380**  | **2****б** | **2****б** | **благовведенье****110** | **210** |
| **3.** | **5511** | **ДДАА** | **ДУХОВОЛИЕ + ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ + АЗБУКА + АЗБУКВИЕ** **113 + 167 + 46 + 64 = 390**  | **3****в** | **3****в** | **взаимнозабавье** **120** | **330** |

Сначала, вновь обратившись в мыслях к 5510 году, полезно сформулировать некоторое обобщающее резюме, касающееся духовного смысла и сути этого особого годичного периода, величайшим событием Рождества Сына Божьего, преобразившего ход исторического развития на Земле. В трёхзвенной понятийной структуре, происходящей из числового значения календарного года, заданного промыслительной инициацией Создателя, Самовластным благоизволением принявшего на Себя в этот год Отцовство над рождённым Младенцем Иисусом, первое, из трёх смыслозадающих понятий, оформилось словом ДУХОВОЛИЕ, определившим, что Замысловой Волей Наднебесного Духа, новозаветная Душа Сына Человека неразрывно соединилась со всей полнотой духовной сути Творца, став Его неотъемлемым наследием, причастным единому, живому и неиссякаемому источнику Божественного Блага. Нетленная, азбукознаковая, словоопределённая Душа Сына Человека – ДУШЕАЗБУКОВЬЕ, - воплотившись через Пречистое материнское чрево Девы Марии, явилась миру Сыном Адамовым, возвестившим восклицанием Своего появления, начало осуществления во Вселенной Нового Завета, иного, по отношению к Завету прежнему, что закрепилось в понятии ИНАКОЗАВЕТИЕ.

В новозаветном христианском календаре этот год стал вторым, обозначив словоформой БЛАГОВВЕДЕНЬЕ, смысл и суть главного события года: излитие на рождённого Младенца всей полноты Божественного Блага, в результате чего Сын Человеческий, в Рождестве Своём, предстал Сыном Божьим.

Как уже упоминалось ранее, в 5511 году изменилась смыслозадающая понятийная структура, впервые выступив четырёхзвенной композицией, в которой из четырёх понятийных словоформ, новообразованными стали три: ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ, АЗБУКА, АЗБУКВИЕ.

Первое из них, ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ, ясно указывает на основной смысл и суть проявления Воли Божьей по отношению к воплощённой Душе Божьего Сына, являвшегося в то время Младенцем, самим возрастом Своим требующим особенно внимательной заботы со стороны Отца. Словесная формация ДУХОВОЛИЕ, как в этот год, так и в последующие девять лет, в смысловом, содержательном и сущностном аспектах, изъявляется, как непреклонное волевое стремление создать и обеспечить максимально благоприятные условия для возрастания Богочеловеческого Дитя, Его защиты от любых возможных посягательств и зловредных влияний окружающего мира, или, иначе говоря, всемерное соблюдение девственной чистоты, безгрешности и благолепного личностного возрастания Иисуса в условиях мирской жизни.

Но понятие ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ не исчерпывается сказанным. Все мы, из нашей повседневной жизненной практики, прекрасно знаем, насколько критичным и значимым является детский возраст для индивидуального развития ребёнка. Однако воспитание и личностное совершенствование Сына Божьего, по глубинной сути своей, несоизмеримо с общепринятыми образовательными воздействиями, целью которых, в самом общем смысле, выступает подготовка человека к успешной жизни и деятельности в общественно детерминированных условиях видимого земного мира.

За время же, отведённое Всеведающим и Всемогущим Отцом для овладения Сыном Божьим всем тем, что Он должен знать и уметь, чтобы стать самостоятельным и полноценным исполнителем предстоящей новозаветной душеспасительной акции, благомысленно и заботливо опекаемый Иисус Христос, ни много, ни мало, был призван, во всей детальности, истинности и полноте, познать глубинный смысл, содержание и суть живоначального, живодательного и животворного Замысла, совокупно с жизнеспасительным Промыслом Самого Творца, чтобы к определённому году обрести, ничем не опороченное, подобающее Божеству личностное совершенство, позволяющее безошибочно и полно исполнять Волю Отца, приумножая Его непреходящую и неувядающую Славу.

В конце второй главы книги сообщалось, что на стадии приготовления к осуществлению жизнеспасительного Замысла, Волей Творца, в жизненном вселенском духовном пространстве была создана новая знакомысленная азбучная среда, получившая словесное наименование НОВОАЗБУКОВЬЕ, которая, введением иного алфавитного порядка, вытеснила и заменила прежнюю ущербную основу духовного живого поля, установив благодатные мыследеятельные условия для осуществления новозаветного спасительного Промысла.

Эта живая упорядоченная знакоформная сфера, впитавшая в себя всю первородную полноту Божественного Блага, исполненного смыслом и сутью Замысла Божьего, претворяемого в Промысле, воссоздавшая во вселенском пространстве действие, действительность и действенность нерушимых основ Вечности жизни, то есть, Истину, явилась той питательной информационной средой, которая и стала источником познания для Сына Человеческого, по Воле Создателя ставшего Сыном Божьим в Рождестве Своём.

Этот неиссякаемый живительный духовный источник, в концентрированной смысловой и образной форме, вполне обоснованно и правомерно, может быть назван «азбучной истиной», а ещё более кратко, то есть в виде единичного словесного понятия, АЗБУКА. Таким образом, именно эта самая АЗБУКА, в исчерпывающей полноте её Божественного, первообразного и безизъянного понимания, и явилась всесущностной предметной областью познавательной детской активности Сына Божьего, освоению которой было отведено девять лет промыслительной годовой последовательности, начиная с 5511 года от Сотворения мира, или с третьего года, по новозаветной календарной системе.

Последним понятийным элементом четырёхзвенной логико-сематической цепи стало слово АЗБУКВИЕ, снова подчёркивающее, что Душа Сына Божьего имеет духовную, знакомысленную, словесную природу. Если же произвести краткий морфемный анализ этого слова, то можно увидеть, что слово АЗБУКВИЕ состоит из двух слов - АЗ и БУКВИЕ, - как бы утверждая: АЗ (Я, как первое лицо) есть живое, буквенное и системно упорядоченное множество, то есть, СЛОВО. И будучи СЛОВОМ, в течение всех, отведённых для этого Отцом лет, буду усердно черпать всё, что нужно для совершенства души и обожествления личности из сотворённой Им АЗБУКИ, в процессе постоянного, никогда не прерывающегося, взаимодействия. А смыслом и сутью взаимодействий живой, знакомысленной вселенской сферы Бога Отца с подобной азбукознаковой Душой Богочеловеческого Младенца, является непрерывный взаимный обмен целеполагающей и смыслоустанавливающей информацией в потоке обоюдной мыследеятельной, в первое время, игровой по форме, активности, обозначенной в таблице словом ВЗАИМНОЗАБАВЬЕ.

В раннем детском возрасте игровое поведение является первоначальной, и доминирующей формой освоения Младенцем, окружающего Его живого духовного пространства, наполненного множеством разноликих ангельских душ и сущностей, ниспосылаемых Своему Сыну благожелательным Отцом, чтобы в забавном, то есть, беззаботном, радостном и непринуждённом общении Он непроизвольно впитывал в Душу смысл и суть Божественной Азбучной Истины. Глядя на маленькое Дитя, и в нашей жизни мы часто замечаем, что в бодрствовании, ребёнок изменяет мимику лица, улыбается, двигает ручками и ножками, жестикулирует, «гулит», как бы играя с кем-то невидимым и, получая от этого явное наслаждение. За часы, даже за минуты, такой игры при открытом канале духовного взаимодействия с ангельским миром, он осваивает столько важнейших духовных знаний, на получение которых в более позднем возрасте, уходят годы.

Детские игровые взаимодействия Младенца с живыми душами ангельского духовного мира являются прообразом благоприятных поведенческих форм, закрепляющихся на более поздних стадиях возрастного развития при взаимноадаптивном межличностном общении в рамках воспитательной и образовательной практики: между отцом и сыном, матерью и ребёнком, воспитателем и воспитанником, учителем и учеником, духовником и исповедником.

Например, Отец, наставляя в чём-то Сына, излагает ему определённые требования правильного поведения, на что Сын реагирует, задавая Отцу, в случае возникновения каких-либо неясностей, встречный вопрос. Отец, объясняя Сыну смысл и содержание требований, отталкивается в этом от сути заданного Сыном вопроса, корректируя, таким образом, своё образовательное воздействие, делая его более адресным. И так продолжается всегда, если между Отцом и Сыном не обрывается, та глубинная духовная связь, что обусловлена естественной любовью Отца к Сыну, а Сына к Отцу.

Иисус Христос, ставший так взаимодействовать во второй год от Рождества со Своим Единородным Отцом, благоговейно и благодарно пронёс сыновнюю любовь к Нему, а вместе с тем, и правило, всегда, везде и во всём соотноситься с Отчей Волей, через всю жизнь, вплоть до момента крестной казни. Об этом свидетельствует евангелист Иоанн, видевший и слышавший в Гефсиманском саду, совсем незадолго до судилища и распятья, как в молитве советовался Иисус с Отцом, подчёркивая непреходящее значение подобных взаимных отношений между причастниками Соборной Церкви Христовой:

«**20**Не о них же только молю, но и о верующих в Меня по слову их, **21**да будут все едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так и они да будут в Нас едино,- да уверует мир, что Ты послал Меня. **22**И славу, которую Ты дал Мне, Я дал им: да будут едино, как Мы едино. **23**Я в них, и Ты во Мне; да будут совершены' воедино, и да познает мир, что Ты послал Меня и возлюбил их, как возлюбил Меня» (Ин 17: 20-23).

Таким образом, в понятии ВЗАИМНОЗАБАВЬЕ отразилась основная форма познания Сыном Божьим АЗБУКИ Вечной жизни и Истины, заключающей в себе всю полноту, всю суть и весь смысл Замысла Творца, претворяемого в Его жизнеспасительном Промысле, выступив, начиная со второго года после Рождества Христова, главным и ничем не заменимым, духовным образом жизнедеятельности, ставшим первоисточником достоверного детского опыта для Иисуса, сущего, и совершенствующего в активном игровом поведении знакомысленную основу Своей Души, то есть, АЗБУКВИЕ, а вместе с этим, и собственную личность.

Переходя к истолкованию смыслового и сущностного содержания следующего года вселенского промыслительного календаря, для удобства, как и обещал, проиллюстрирую это опорными понятиями таблицы 11.

***Таблица 11***

|  |  |
| --- | --- |
| **Летоисчисление от сотворения мира** | **ХРИСТИАНСКОЕ ЛЕТОИСЧИСЛЕНИЕ** |
| **3.** | **5511** | **ДДАА** | **ДУХОВОЛИЕ + ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ + АЗБУКА + АЗБУКВИЕ** **113 + 167 + 46 + 64 = 390**  | **3****в** | **3****в** | **взаимнозабавье** **120** | **330** |
| **4.** | **5512** | **ДДАБ** | **ДУХОВОЛИЕ + ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ + АЗБУКА + БЛАГОВЕЖДИЕ****113 + 167 + 46 + 74 = 400**  | **4****г** | **4****г** | **глагологлазье** **130** | **460** |

Как можно увидеть, в нашей логико-семантической последовательности появились два новых понятия: одно, обусловленное и заданное Промыслом Творца, и отобразившееся числовым значением 5512 года в Византийской системе летоисчисления, а, соответственно буквенным сочетанием ДДАБ, и второе, свидетельствующее о появлении и закреплении в Душе Сына Божьего нового, сопряжённого с развитием Его личности, качественного свойства, значимого и необходимого Иисусу, как будущему главному деятельному исполнительному лицу, готовящемуся к претворению, возложенной на Него промыслительной жизнеспасительной акции.

Первое понятие выразилось словом БЛАГОВЕЖДИЕ, которое своим смыслом и содержанием показывает, что овладение Иисусом АЗБУЧНОЙ Истиной, было обеспечено глубинным проникновением в смысл и суть Божественного Блага, породившим у Богочеловеческого Дитя интенсивное стремление к стяжанию благодати Духа Святого Божьего. Именно о таком стяжании благодати Духа Святого, как о главнейшей цели жизни христианской, говорил, в своё время, преподобный Серафим Саровский, беседуя об этом в ноябре 1831 года с помещиком Н.А.Мотовиловым, неподалеку от Саровской обители, в лесу, и утверждая, что без стяжания Божественной благодати никоим образом нельзя достичь Богоподобного совершенства и достоинства человека:

«…Но вот в чем сила, что если бы Господь Бог не вдунул потом в лице его сего дыхания жизни, то есть благодати Господа Бога Духа Святого от Отца исходящего и в Сыне почитающего и ради Сына в мир посылаемого, то Адам, как ни был он совершенно превосходно создан над прочими Божими созданиями, как венец творения на земле, все-таки пребыл бы неимущим внутрь себя Духа Святого, возводящего его в Богоподобное достоинство, и был бы подобен всем прочим созданиям, хотя и имеющим плоть, и душу, и дух, принадлежащие каждому по роду, но Духа Святого внутрь себя неимущим. Когда же вдунул Господь Бог в лице Адамово дыхание жизни, тогда-то, по выражению Моисееву, и Адам бысть в душу живу, то есть во всем Богу подобную, как и Он, на века веков бессмертную» *(Цитируется по тексту: «О цели христианской жизни – беседа преподобного Серафима Саровского с Мотовиловым (полный вариант), 19 мая 1903 г., Сергей Нилус»)*.

БЛАГОВЕЖДИЕ, проявляясь и укореняясь в Душе Богочеловеческого Дитя, в форме одной из основных духовных способностей, становится мощным средством актуализации насущной потребности возрастающего Божьего Сына, выражающейся в неуклонном стремлении, всеми своими ощущениями, чувствами, мыслями и желаниями, максимально глубоко проникнуть в живительную сущность проистекающего от Отца Божественного Блага, чтобы всесторонне и полно познать его естество, смысл и суть силы, действенность и действительное влияние на любые ангельские существа, на живые души, на вещества и стихии, и на всё прочее, что наполняет невидимое, и неведомое изрядному большинству людей, знакомысленное пространство Вселенной.

Углубляющееся понимание сути и смысла Божественного Блага, наряду с усердным и действенным стремлением к стяжанию благодати Духа Святого, поддерживаемые Премудрой Волей Отца, в предреченное время, выступили условиями, благоприятствующими формированию особенного когнитивного качества – способности, в процессе восприятия, мгновенно формировать и удерживать в поле актуального внимания, симультанный образ, то есть, объемное образное представление, извлекаемое из потока знакоформной, словесной или, иначе говоря, глагольной информации, соотнесённой с сутью жизнеспасительного Промысла.

Подобная оформившаяся и закрепившаяся способность, в нашей логико-семантической структуре, обозначилась опорным словесным понятием ГЛАГОЛОГЛАЗЬЕ, которое может быть интерпретировано, как мгновенное, образное и всеобъемлющее, глубинное и точное, виденье сущности и смысла воспринимаемого глагольного, то есть, изрекаемого и передаваемого устно, текущего информационного потока.

Обычный земной человек, чаще всего, и в продолжение всей своей жизни не может достичь обладания подобным свойством когнитивного восприятия, а Богочеловеческому Младенцу на его должное формирование и закрепление было отведено всего лишь два года от даты Рождества. И потому, за познавательным развитием Дитя, всегда, неизменно внимательно и заботливо, приглядывал Отец, содействуя, создавая условия и соблюдая, чтобы каждая значимая для жизнедеятельности способность Сына Божьего, формировалась надлежащим образом и своевременно, то есть, чтобы ход возрастания Его Души, ни в чём не отклонялся от Промысла и Воли Божьей.

Подводя промежуточный итог нашим рассуждениями, зафиксируем, что в 5512 году от Сотворения мира, то есть, в четвёртый год новозаветного календарного летоисчисления, возрастную особенность личностного развития Сына Божьего, обозначило словоформное опорное понятие ГЛАГОЛОГЛАЗЬЕ, истолкованное, как укоренившаяся духовная способность мгновенного понимания и объёмного образного виденья смысла и сути воспринимаемой человеческой речи в процессе устного межличностного или внутригруппового общения.

Сформировавшаяся в этот период способность симультанного когнитивного восприятия речевого информационного потока, проистекающего, прежде всего, непосредственно от Творца, благодаря открытому каналу постоянного духовного взаимодействия между Отцом и Сыном, а также, исходящего от ближайшего окружения, - Пречистой Матери Марии, восприемника Иосифа, других членов Святого семейства, - становится одной из важнейших функций, обеспечивающих познавательное наполнение души, получение и закрепление индивидуального опыта, определяющего и обусловливающего самосознание, личные особенности чувственного, умственного и духовного отношения к миру, как видимому, так и невидимому.

Упоминания о подобных познавательных процессах, характерных для людей, мы можем найти, в частности, у святителя Игнатия (Брянчанинова), который замечает, что «…для удовлетворительного познания необходимо изучение опытом. Когда же Божественною благодатью начнет очищаться дух человеческий, тогда он постепенно переходит от познания духов к духовному видению их. Это видение совершается умом и сердцем, даруется Духом Святым. Оно естественно уму и сердцу обновленным: так чувственное зрение естественно чувственному оку, которое видит не по причине научения, но по естественному свойству, а не видит только по случаю болезни, препятствующей естественному действию или прекращающей его».

(*Святитель Игнатий Брянчанинов. Слово о чувственном и о духовном видении духов, ПСС, т. III, Москва, «Паломник», 2006 по Р.Х.*)

Но девственно чистому Сыну Божьему не требуется очищать свои ум и сердце от грехов по причине их априорной безгрешности, и потому Его личный опыт откладывается в душе достоверным, а формирующаяся сфера самосознания остаётся незамутнённой и ясной, сохраняя истинные смысл и сущность Замысла и Промысла Творца, то есть, полную комплементарность Единой Безначальной Божественной Воле. Тем не менее, своевременное созревание познавательной сферы, обогащённое полносущным действием благодати Духа Святого на все грани младенческой Души Иисуса при Его первоначальном рождественском осенении, а также во время всех последующих взаимодействий с Отцом, обусловившие глубину и полноту понимания ребёнком сути и смысла живоначального и животворного Замысла Творца, претворяемого в жизнетворительном и жизнеспасительном Промысле, породили у растущего Сына Человека особый, проникновенный, чистый, ясный и живой взор, заметный в любых ситуациях межличностного общения со всеми людьми. В нашей логико-семантической структуре, подобный глубокий, чистый и живой взгляд, как бы пронзающий душу человека, получил словесное обозначение ВЗОРАЖИВИЕ, понимаемое как сущностное свойство ЖИВОСТИ ВЗОРА.

Чтобы у нашего читателя мог появиться более яркий образ представления об описываемой сути понятии, мне показалось уместным процитировать несколько строк из стихотворения Гавриила Романовича Державина, вполне созвучных тому, что составляет предмет нашего рассмотрения:

В те дни и времена чудесны
Твой взор и на меня всеместный
Простри, о над царями царь!
Простри и удостой усмешкой
Презренную тобою тварь;

Иначе говоря, в тот год, Душа, как уместилище ума и сердца Сына Божьего, обогатилась созревшими и укоренившимися глубинными свойственными способностями, обеспечивающими всепроникновенное и всеобъемлющее понимание истинного устроения духовного пространства живой Вселенной, проявляющееся в особенностях взгляда, взора, в глазах, и всесущностно отражающее возрастное состояние Иисусовой Души, уже вполне детально прозревающей любые, в том числе, безтелесные, ангельские существа и силы, всякую иную живущую тварь, в соотнесении с сутью и смыслом Воли, Замысла и Промысла Творца.

Возвращаясь, теперь, к привычному, более скучному, но и более строгому аналитическому повествованию, зафиксируем, что в 5-й год новозаветного календаря, наряду с характерным для Сына Божьего, необычайно живым, ясным, проникновенным и чистым взором, в четырёхлетнем возрасте у Него уже сформировалась глубинная способность духовного виденья, выраженная словом ДУШЕВЗОРЬЕ, понимаемым, как особая проницательность ВЗОРА, опосредованная состоянием ДУШИ Иисуса, соединённой с всепросвещающим и вечным источником живительного Божественного Блага, что отображено в череде базовых опорных понятий данной логико-семантической структуры.

***Таблица 12***

|  |  |
| --- | --- |
| **Летоисчисление от сотворения мира** | **ХРИСТИАНСКОЕ ЛЕТОИСЧИСЛЕНИЕ** |
| **4.** | **5512** | **ДДАБ** | **ДУХОВОЛИЕ + ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ + АЗБУКА + БЛАГОВЕЖДИЕ****113 + 167 + 46 + 74 = 400**  | **4****г** | **4****г** | **глагологлазье** **130** | **460** |
| **5.** | **5513** | **ДДАВ** | **ДУХОВОЛИЕ + ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ + АЗБУКА + ВЗОРАЖИВИЕ****113 + 167 + 46 + 84 = 410** | **5****д** | **5****д** | **душевзорье****140** | **600** |

Более подробно о сущности и смысле понятия ДУШЕВЗОРЬЕ, как правило, упоминаемого в богословской литературе в термине ДУХОВНОЕ ВИДЕНЬЕ, можно прочитать в трактатах святителя Игнатия (Брянчанинова), одно из суждений которого уже послужило аргументом в наших рассуждениях.

Начался шестой год действия Нового Завета, и Сыну Божьему исполнилось пять лет от Рождества. Замечу, кстати, что первые, более-менее конкретные, сведения о реальной жизни Иисуса среди иудеев и язычников, появились именно в этот год и, прежде всего, из Евангелия детства от апостола Фомы:

«1. Я, Фома израильтянин, рассказываю, чтобы вы узнали, братья среди язычников, все события детства Господа нашего Иисуса Христа и Его великие деяния, которые Он совершил после того как родился в нашей стране. Начало таково.

II. Когда мальчику Иисусу было пять лет, Он играл у брода через ручей, и собрал в лужицы протекавшую воду, и сделал ее чистой и управлял ею одним своим словом. И размягчил глину, и вылепил двенадцать воробьев. И была суббота, когда Он сделал это. И было много детей, которые играли с Ним. Но когда некий иудей увидел, что Иисус делает, играя в субботу, он пошел тотчас к Его отцу Иосифу и сказал: Смотри, твой ребенок у брода, и он взял глину и сделал птиц, и осквернил день субботний.

И когда Иосиф пришел на то место и увидел, то он вскричал: для чего делаешь в субботу то, что не должно?! Но Иисус ударил в ладоши и закричал воробьям: Летите! и воробьи взлетели, щебеча.

И иудеи дивились, увидев это, и ушли, и рассказали старейшинам, что они видели, как Иисус свершил сказанное» *(Евангелие детства от Фомы из библиотеки Наг-Хаммади)*.

В нашей табличной структуре, числовое значение 5514-го года византийского календаря, а в связи с этим, и его промыслительная предуготовленность, выраженная опорным понятием ГОВОРЕНИЕ, ясно показывает, что главной сутью данного годичного периода в возрастном развитии Иисуса, стало завершение созревания артикуляционных и умственных психологических речевых функций, а также, овладение способностями, обеспечивающими выражение мыслей и межличностное общение в развитой фразовой форме.

Но, для Иисуса Христа, ГОВОРЕНИЕ означает не только устное произнесение слов и фраз во взаимодействиях с собеседниками, как мы обычно привыкли думать, не видя, зачастую, в сути говорения ничего иного. Говорение Сына Божьего является действенным и действительным совершением конкретного деяния, определённого, оформленного и высказанного Его Словом. И потому в конце процитированного фрагмента из текста Евангелия от Фомы, явно и ясно подчеркивается, что иудеи своими глазами видели, как «Иисус совершил сказанное». Весьма важными представляются, также, записанные апостолом Фомой слова, что иудеи, присутствовавшие при явном чуде, известили о произошедшем своих старейшин, так, как делалось в те далёкие времена в подобных случаях для фактического закрепления необычайного события в истории. И произошло такое историческое событие в то время, когда Иисусу было всего лишь пять лет отроду.

Подтверждения того, что каждое слово пятилетнего Иисуса претворялось в деяние, в апокрифическом евангелии от Фомы повторяются неоднократно, причем не просто повторяются, а выделяются, и особо подчёркиваются:

«IV. После этого Он (Иисус) снова шел через поселение, и мальчик подбежал и толкнул Его в плечо. Иисус рассердился и сказал ему: ты никуда не пойдешь дальше, и ребенок тотчас упал и умер. А те, кто видел произошедшее, говорили: кто породил такого ребенка, что каждое слово Его вершится в деяние.

И родители умершего ребенка пришли к Иосифу и корили его, говоря: Раз у тебя такой сын, ты не можешь жить с нами или научи Его благословлять, а не проклинать, ибо дети наши гибнут.

V. И Иосиф позвал мальчика и бранил Его, говоря, зачем Ты делаешь то, из-за чего люди страдают, и возненавидят нас, и будут преследовать нас?

И Иисус сказал: Я знаю, ты говоришь не свои слова, но ради тебя Я буду молчать, но они должны понести наказание. И тотчас, обвинявшие Его, ослепли. А видевшие то были сильно испуганы и смущены и говорили о Нем: каждое слово, которое Он произносит, доброе или злое, есть деяние и становится чудом».

Прежде чем продолжить аналитическое рассмотрение очень интересных фрагментов из свидетельств апостола Фомы, обращу особое внимание на некоторую особенность, связанную с накопленным суммарным числовым значением, закрепившимся за каждым годом новозаветного календаря, показанном в последнем столбце рассматриваемой таблицы.

***Таблица 13***

|  |  |
| --- | --- |
| **Летоисчисление от сотворения мира** | **ХРИСТИАНСКОЕ ЛЕТОИСЧИСЛЕНИЕ** |
| **5.** | **5513** | **ДДАВ** | **ДУХОВОЛИЕ + ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ + АЗБУКА + ВЗОРАЖИВИЕ****113 + 167 + 46 + 84 = 410** | **5****д** | **5****д** | **душевзорье****140** | **600** |
| **6.** | **5514** | **ДДАГ** | **ДУХОВОЛИЕ + ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ + АЗБУКА + ГОВОРЕНИЕ****113 + 167 + 46 + 94 = 420** | **6****е** | **6****е** | **единозареканье****150** | **750** |

Мы видим, что в пятый год претворения новозаветной акции, общая сумма всех понятий составила круглое число 600. Нумерологическое значение этого числа равно шести, а его основное смысловое значение, как мы уже знаем, свидетельствует о полноте завершения деяния во времени. Другими словами, у Сына Человеческого, к окончанию 5513 года должны были полностью сформироваться базовые, присущие первообразному Человеку, когнитивные способности, обеспечивающие достоверность и полноту познания видимого и невидимого миров в соотнесении с Замыслом и Промыслом Бога.

Вполне правомерно предположить, что за пять лет детства, у Иисуса уже оформились мировоззренческие убеждения, основанные на понимании истинных начал вечности и нерушимости жизни, и Он уже знал, понимал и умел управлять многими глубинными процессами и явлениями, стихиями, взаимодействиями веществ и, даже, реальным состоянием живых душ.

Именно на такой мыследеятельной базе, в шестой год своей жизни, Сын Божий полноценно располагал всеми надлежащими психофизиологическими и духовными качествами, способностями и возможностями владения и управления собственной речью, то есть ГОВОРЕНИЕМ, в той полноте, как это было задумано и задано Всемогущим Отцом. А потому, события, описанные в апокрифическом евангелии детства апостола Фомы, не вызывают никакого ментального отторжения, и не представляются вымышленными.

Без сомнения, к этому времени, Иисус в достаточной полноте и детальности уже знал и понимал сущностные основы общежительной народной среды, сформировавшейся в мировоззренческой парадигме действия ветхозаветной идеологии и сформировавшейся на её основе иудейской культуры. Именно поэтому, как можно было увидеть из текста от апостола Фомы, некоторые высказывания Иисуса, в тех случаях, если кто-то, в какой-либо грубой форме противоречил Ему, Сыну Божьему, или оскорблял Его, - для многих сверстников это приводило к трагическим следствиям. То же самое случалось и с некоторыми взрослыми жителями, посчитавшими возможным проявить неприемлемые в отношении Богочеловека, но принятые среди людей, взгляды на то, что следует считать законным и правильным, а что, недопустимым.

Наверняка зная о неизбежном подобном духовном влиянии ветхозаветных законов и поведенческих норм, усиливаемым импульсивными особенностями детского поведения Иисуса, в определённый момент, Его Всеведающий Отец счел необходимым соединить мировоззренческие убеждения пятилетнего Сына воедино с Собственным живоначальным и животворным Замыслом, претворяемым в промыслительной акции вселенского спасения, чтобы навсегда их утвердить в сущностном смысле и значении, разграничив, при этом, идейную суть Старого и Нового Заветований, и определив пределы допустимого и возможного в отношениях с людьми. Осуществление подобного духовного единения и идеологической дифференциации, получило в нашей логико-семантической цепи, название ЕДИНОЗАРЕКАНЬЕ, что ещё раз подчеркнуло доминирующую сущностную и смысловую форму духовных взаимодействий, то есть, их знакомысленное, речевое, словесное естество.

Но, ещё более важным следствием, исполненного Всеведающим Творцом и воспринятого возрастающей душой Сына Божьего, ЕДИНОМЫШЛЕННОГО ЗАРЕКАНИЯ, явилось закрепление главной идеи, смыслозадающих оснований и замысловых мировоззренческих установок Нового Завета в самосознании Иисуса, распознавание их принципиального и глубинного отличия от канонов иудейской идеологии, что стало фундаментальной основой становления и укрепления новозаветных убеждений будущего первого действующего лица претворения жизнеспасительного Промысла.

В современной педагогической науке существует понимание, что начинать активное обучение детей целесообразно с пяти лет. И мы знаем, что в системе дошкольного образования, подготовка к школе, как правило, начинается с пятилетнего возраста, а в некоторых странах, например в Англии, с этого возраста начинается и обязательное школьное обучение. Не вызывает особых сомнений, что для этого есть глубокие и веские объективные основания.

И, по всей видимости, наличие подобных причин объективного характера выступило причиной того, что попытки начать планомерное обучение Иисуса со стороны старейшин и учителей, также проявились в то время, когда Он достиг пятилетнего возраста. И об этом сообщает апостол Фома:

«VI. И вот некий учитель по имени Закхей, стоя неподалеку, услышал, как Иисус сказал это своему отцу, и дивился очень, что, будучи ребенком, тот говорит так. И, через несколько дней он пришел к Иосифу и сказал ему: у тебя умный сын, который разумеет.

Так приведи мне Его, чтобы Он выучил буквы, а вместе с буквами я научу Его всему знанию, и как надо приветствовать старших и почитать их как отцов и дедов, и любить тех, кто Ему ровесники. И он показал Ему ясно все буквы от альфы до омеги и много задавал вопросов.

А (Иисус) посмотрел на учителя Закхея и спросил его: «Как ты, который не знаешь, что такое альфа, можешь учить других, что такое бета. Лицемер! Сначала, если ты знаешь, научи, что такое альфа, и тогда мы поверим тебе о бете». И Он начал спрашивать учителя о первой букве, и тот не смог ответить Ему. И тогда в присутствии многих слышавших ребенок сказал Закхею: «Слушай, учитель, об устройстве первой буквы и обрати внимание, какие она имеет линии и в середине черту, проходящую через пару линий, которые, как ты видишь, сходятся и расходятся, поднимаются, поворачиваются, три знака того же самого свойства, зависимые и поддерживающие друг друга, одного размера. Вот таковы линии альфы».

VI I. Когда учитель 3акхей услышал, сколь много символов выражено в написании первой буквы, он пришел в замешательство таким ответом и тем, что мальчик обучен столь великому, и сказал тем, кто был при этом: Горе мне, я в недоумении, я, несчастный, я навлек позор на себя, приведя к себе этого ребенка.

Посему возьми Его, я прошу тебя, брат Иосиф. Я не могу вынести суровость Его вида, я совсем не могу понять Его речи. Этот ребенок не земным рождением рожден, Он может приручить и огонь. Может быть, Он рожден еще до сотворения мира. Я не знаю, какое чрево Его носило, какая грудь питала. Горе мне, Он поражает меня, я не могу постичь Его мысли. Я обманулся, трижды несчастный, я хотел получить ученика, я получил учителя. Я думаю о своем позоре, о друзья, что меня, старого человека, превзошел ребенок. Мне остается только отчаиваться и умереть из-за этого ребенка, ибо я не могу смотреть Ему в лицо. И когда все будут говорить, как маленький ребенок превзошел меня, что я скажу? И что могу я сказать о линиях первой буквы, о чем Он говорит мне?! Я не знаю, о друзья, ибо не ведаю ни начала, ни конца. Посему я прошу тебя, брат Иосиф, забери Его себе домой. Он, может быть, кто-то великий, Бог или ангел, или кто-то, кого не ведаю».

Весьма знаменательно, что первый опыт обучения Сына Божьего, был сопряжён с обсуждением начальной буквы азбучной системы. И маленький Иисус продемонстрировал авторитетному учителю совсем неизвестные тому знания о существе знакового устройства букв, и не только, но и обо всей алфавитной системе, так как намеренно обратил внимание учителя на существование и значение строгого порядка букв в алфавите: «Сначала, если ты знаешь, научи, что такое альфа, и тогда мы поверим тебе о бете».

Описанная фактация вполне убедительно подтверждает наши аналитические рассуждения, что алфавитная, или азбучная, знаковобуквенная система, представляет собой истинную духовную основу живой Вселенной, содержа в самой себе весь смысл и всю суть живоначального и животворного Замысла Единоначального Творца, как и Его жизнеспасительного Промысла.

И мы видим, что Сын Человеческий, представляя Душой Своей АЗБУКВИЕ, или, говоря иначе, Всесущностное Божественное СЛОВО, непосредственно воспринимая и впитывая содержательную суть живой благотворной АЗБУКИ из приготовленного и структурированного Творцом новозаветного духовного пространства, уже в пятилетнем возрасте свободно владел и легко оперировал такими глубинными, тонкими и точными знаниями, которые и ныне, в информационное, по доминирующему социально-экономическому ресурсу, время, вполне ещё не осознаются, оставаясь непонятными для подавляющего большинства ведущих научных авторитетов.

После мировоззренческого соединения Души Сына Божьего с полнотой духовного пространства Всеведающего Отца, произошедшего в шестом году новозветного календаря, а также, после Его обещания Иосифу молчать, то есть не отвечать на оскорбления, обвинения и грубости в Свой адрес, мы уже почти не наблюдаем в благовествовании детства апостола Фомы случаев, когда Иисус сознательно карал кого-нибудь действенным наказанием, по принципу «зуб за зуб» или, тем более, губил Своим ответным словом. А если присущая детям импульсивность и произвольная несдержанность иногда приводила к негативным последствиям, то маленький Иисус, при первой возможности, старался исправить случившееся. Более того, Он всё чаще стал приходить людям на помощь, помогая им, исцеляя и спасая их от несчастий:

«Х. Через несколько дней юноша колол дрова по соседству, и топор упал и рассек ему стопу, и столько вытекло крови, что он совсем умирал. И когда раздались крики и собрался народ, Иисус также прибежал туда, и пробрался сквозь толпу, и коснулся раненой ноги, и тотчас исцелил ее. И Он сказал юноше: встань теперь, продолжай рубить и помни обо Мне.

И когда толпа увидела, что произошло, они поклонились Иисусу, говоря: истинно, Дух божий обитает в этом ребенке.

XI. Когда Ему было шесть лет от роду, Его мать дала ему кувшин и послала Его за водой. Но в толпе Он споткнулся, и кувшин разбился. И Иисус развернул одежду, которая была на нем, наполнил ее водой и принес матери. И когда мать увидела, она поцеловала Его и сохранила в сердце своем чудо, которое, как она видела, Он совершил».

Единомышленное соединение Души Сына Божьего с духовным естеством Отца, преисполненным Замыслом всеобщего спасения, обусловленного глубинной сутью бедственных последствий, произошедших из-за эксцесса самоуправного своевольства, разрушительных изменений, привнесённых в ход промыслительного вселенского домостроительства, и ясно высветившее, в связи с этим, насущную потребность, значимость и значительность грядущих спасительных преобразований, породили у Иисуса новое качественное состояние самосознания, названное в нашей логико-семантической цепи словом ДУШЕВНЕАДИЕ.

Данное понятие может быть истолковано, как закрепление и укоренение в сознании Сына Человеческого всеобъемлющей сути спасительного Промысла Божьего, обеспечивающего свободу Его Души от адских влияний, как и возможность высвобождения душ человеческих из кабалы исковерканного и тленного вселенского пространства, населённого разнородными духовными сущностями: благоисполненными, светоносными и живительными ангельскими началами, властями и силами, составляющими воинство Божье, с одной стороны, а с другой, - зловредными бесовскими дьявольскими полчищами, несущими всем беды, разрушения и погибель.

***Таблица 14***

|  |  |
| --- | --- |
| **Летоисчисление от сотворения мира** | **ХРИСТИАНСКОЕ ЛЕТОИСЧИСЛЕНИЕ** |
| **6.** | **5514** | **ДДАГ** | **ДУХОВОЛИЕ + ДУШЕБЛЮДЕНЬЕ + АЗБУКА + ГОВОРЕНИЕ****113 + 167 + 46 + 94 = 420** | **6****е** | **6****е** | **единозареканье****150** | **750** |
| **7.** | **5515** | **ддад** | **ДУХОВОЛИЕ + душеблюденье + АЗБУКА + дУшевнеадие****113 + 167 + 46 + 104 = 430** | **7****ё** | **7****ё** | **ёмковозбоженье****160** | **910**  |

Из понятийной структуры четырнадцатой таблицы можно увидеть, что после единосущного соединения с Отцом в шестой год от Рождества, у Сына Божьего произошёл резкий качественный скачок в личностном духовном развитии, определённый понятием ЁМКОВОЗБОЖЕНЬЕ, что, говоря другими словами, может означать заметное и значительное продвижение Иисуса в приобретении Им истинного Божественного совершенства и святости.

Подобное благодатное духовное совершенствование Иисуса произошло на седьмом году действия Нового Заветования, после того, как Бог-Отец, Своим волеизволяющим словесным зареканием, очистил Душу Сына от навязчивых и неподобающих мировоззренческих стереотипов, оградив от возможных негативных влияний ветхозаветной иудейской идеологической парадигмы.

Приведённый несколько выше пример чудесного принесения Иисусом воды в собственной одежде по просьбе матери, имеет особенный символический смысл: возрастающий Сын Человеческий в шестилетнем возрасте стал способен, не расплёскивая, переносить на Себе, укрытую Своим одеянием, то есть, сохраняемую надёжно в собственном сознании, чистую воду жизни, глубинный духовный смысл которой и составляет промыслительная суть Нового Божьего Завета.

Следующий годовой период, обозначенный в византийском календаре числом 5516, ставший, соответственно, восьмым годом спасительных новозаветных преобразований, предоставил нам для семантического анализа два новых понятия – ЕДИНОМОЛВИЕ и ЖИЗНЕВНУШЕНЬЕ (смотри таблицу № 15).

Понятие ЕДИНОМОЛВИЕ выступило целеполагающим духовным ориентиром Воли Отца, заботящегося об оберегании и надлежащем развитии личности растущего Сына, а понятийная форма ЖИЗНЕВНУШЕНЬЕ – тем личностным качественным новообразованием, которое промыслительно должно было сформироваться у семилетнего Иисуса Христа в этом году.

***Таблица 15***

|  |  |
| --- | --- |
| **Летоисчисление от сотворения мира** | **ХРИСТИАНСКОЕ ЛЕТОИСЧИСЛЕНИЕ** |
| **7.** | **5515** | **ддад** | **ДУХОВОЛИЕ + душеблюденье + АЗБУКА + дУшевнеадие****113 + 167 + 46 + 104 = 430** | **7****ё** | **7****ё** | **ёмковозбоженье****160** | **910**  |
| **8.** | **5516** | **ддае** | **ДУХОВОЛИЕ + душеблюденье + АЗБУКА + единомолвие****113 + 167 + 46 + 114 = 440** | **8****ж** | **8****ж** | **жизневнушенье****170** | **1080** |

Сложное словообразование ЕДИНОМОЛВИЕ образовано из двух корневых основ: ЕДИНОЕ и МОЛВИЕ. Понятие ЕДИНОЕ в богословии, да и в философии, является одним из основополагающих. В апокрифе от Иоанна, который для меня лично, стал мощнейшим идеологическим снарядом, обусловившим коренные перемены в мировоззрении, приведены слова Единосущного Триединого Бога, сказанные апостолу Иоанну, уже после того, как Иисус Христос воцарился на Престоле Царства Небесного, получив от Отца власть над всеми вещами, живыми душами и Вседержительство во Вселенной:

«Он сказал]: «Единое (  ) - это [единовластие], над которым нет ничего. Это [Бог истинный] и Отец [всего, Дух незримый], кто **30**надо[всем, кто] в нерушимости, кто [в свете чистом], - тот, кого [никакой свет глаза не может] узреть. Он [Дух незримый]. Не подобает [думать] о нем как о богах или о чем-то **35**[подобном]. Ибо он больше бога, [ведь нет никого] выше него, нет никого, кто был бы **3.** господином над ним. Он ни в каком бы то ни было подчинении, ибо [все существует] в нем один (*самом – В.З.*). Он... потому что он не нуждается в чем бы то ни было, ведь он полностью совершенен. **5**У него нет [в чем бы то ни было недостатка], (нет того), чем бы он мог быть пополнен. [Но] все [время] он полностью совершенен в [свете. Он безграничен], ибо нет никого [перед ним], чтобы ограничить его…».

И вот в семилетнем возрасте, мальчик Иисус, всем Своим сознанием, всей Душой и сердцем, приобщился к величию ЕДИНОГО, восприняв и укоренив в уме понимание вселенского единоначалия и единовластия, а также, весь смысл и всю суть Замысла и Промысла Божьего в их нераздельном единстве, так что все Его мысли, Его язык, Его речь, Его высказывания и говорение, в нашем случае, обозначенные достаточно архаичным, но ёмким словом МОЛВИЕ, пришли в полное и точное соответствие с высшим, пронзающим всю Вселенную, духовным единством.

Войдя же в полное духовное, мыследеятельное соответствие с Божественным единством, став с ним одним целым, немудрено, что в данный год, Сын Человека приобрёл способность ЖИЗНЕВНУШЕНИЯ, то есть произвольного вдохновения живительной силы Своим словоизречением в растения, в другие живые организмы, существа, в человеческие души, даже в умершие, в мирском понимании смерти. И несколько позже Сын Божий стал проявлять развившуюся способность ЖИЗНЕВНУШЕНИЯ в самых разных бытийных ситуациях. Думаю, что именно о подобной невероятной живительной силе Иисуса и власти над вещами сообщает апостол Фома в Евангелии детства:

«XII. И вот во время сева мальчик вместе с отцом пошел сеять пшеницу в их поле. И пока Его отец сеял, Иисус тоже посеял одно пшеничное зерно. И когда Он сжал и обмолотил, его, оно принесло сто мер, и Он созвал всех бедняков поселения на гумно и роздал им пшеницу, а Иосиф взял остаток зерна. Было Ему восемь лет роду, когда он совершил это чудо.

ХIII. Его отец был плотник и делал в это время орала и ярма. И богатый человек велел ему сделать для него ложе. Но когда одна перекладина оказалась короче другой, и Иосиф не мог ничего сделать, мальчик Иисус сказал своему отцу Иосифу: Положи рядом два куска дерева и выровни их от середины до одного конца. И когда Иосиф сделал то, что ребенок сказал ему, Иисус встал у другого конца и взял короткую перекладину, и вытянул ее, и сделал равной другой. И Его отец Иосиф видел это и дивился, и он обнял и поцеловал ребенка, говоря: счастлив я, что такого Сына дал мне Бог».

Приближался девятый год жизни Иисуса от Его великолепного Рождества. В богатых и знатных иудейских семьях считали, что к этому времени ребёнок уже должен быть обучен грамоте. И Иосиф снова решил отдать мальчика в школу, чтобы Он не отставал от сверстников в образованности:

«XIV. И когда увидел Иосиф, сколь разумен мальчик и что Он растет и скоро достигнет зрелости, он снова решил, что Иисус должен научиться грамоте.

И он взял Его и привел к другому учителю. И учитель сказал Иосифу: сначала я научу Его греческим буквам, потом еврейским. Ибо он знал о разумении мальчика и боялся Его. Все же учитель написал алфавит и долго спрашивал о нем. Но Он не давал ответа. И Иисус сказал учителю: если ты истинный учитель и хорошо знаешь буквы, скажи Мне, что такое альфа, и Я скажу тебе, что такое бета. И учитель рассердился и ударил Его по голове. И мальчик почувствовал боль и проклял его, и тот бездыханный упал на землю. А мальчик вернулся в дом Иосифа.

И Иосиф был огорчен и сказал Его матери: не пускай Его за дверь, ибо каждый, кто вызывает Его гнев, умирает.

XV. И по прошествии некоторого времени другой учитель, друг Иосифа, сказал ему: приведи ребенка ко мне в школу. Может быть, я сумею убедить Его выучить буквы. И Иосиф сказал ему: если ты решишься, брат, возьми Его с собой. И тот взял Его со страхом и беспокойством, но ребенок пошел охотно. И Он спокойно вошел в дом, где была школа, и нашел книгу, которая лежала на подставке, и взял ее, но не стал читать буквы в ней. И раскрыл уста, и стал говорить от святого Духа, и учил тех, кто стоял вокруг. И большая толпа стояла вокруг, дивясь благодати Его поучения и мудрости Его слов, какие, будучи ребенком, Он изрекал. А когда Иосиф услышал о происходящем, он в испуге побежал к школе, боясь, что и этот учитель не может справиться с Иисусом. Но учитель сказал Иосифу: знай, брат, я взял этого ребенка как ученика, но Он полон великой благодатью и мудростью, и теперь я прошу тебя, брат, возьми Его в свой дом. И когда мальчик услышал эти слова, он тотчас засмеялся громко и сказал: раз ты говорил и свидетельствовал истинно, ради тебя тот, кто был поражен, исцелится. И тотчас другой учитель был исцелен. И Иосиф взял ребенка и отвел Его домой».

Из этого текста явственно вытекает, что в восьмилетнем возрасте, Сын Человеческий был уже вполне готов к самостоятельному учительству, так как обладал «великой благодатью и мудростью», не говоря уже о Его способности творить невиданные доселе чудеса и исцеления.

Далее, построенная логико-семантическая цепь, приводит нас в рассуждении к анализу сущностного смысла 5517 года византийской календарной системы, соответствующего девятому году новозаветного календаря. Как и во всех предыдущих случаях, рассмотренных в этой главе, смыслообразующими определителями данного года выступают два новых словесных понятия, показанных в таблице: ЁМКОВОЗЗАДАНИЕ и ЗАВЕТИЕДОБРОВОЛЬЕ.

***Таблица 16***

|  |  |
| --- | --- |
| **Летоисчисление от сотворения мира** | **ХРИСТИАНСКОЕ ЛЕТОИСЧИСЛЕНИЕ** |
| **8.** | **5516** | **ддае** | **ДУХОВОЛИЕ + душеблюденье + АЗБУКА + единомолвие****113 + 167 + 46 + 114 = 440** | **8****ж** | **8****ж** | **жизневнушенье****170** | **1080** |
| **9.** | **5517** | **ддаё** | **ДУХОВОЛИЕ + душеблюденье + АЗБУКА + ёмковоззадание****113 + 167 + 46 + 124 = 450** | **9****з** | **9****з** | **заветИЕдоброволье****180** | **1260** |

Приближалось время зрелости Сына Человеческого. Как можно понять, к этому времени Иисус уже вполне овладел необходимым багажом духовных и мирских знаний. У Него уже сформировались многие основные способности и важные качества личности, Он обладал многими умениями, недоступными для людей, и потому, уже в достаточной мере был готов к активному служению Отцу в претворении жизнеспасительного новозаветного Промысла.

Показанное в таблице понятие ЁМКОВОЗЗАДАНИЕ достаточно наглядно говорит нам, что главной замысловой сутью личных взаимодействий Отца со Своим Сыном в этом году становится возложение на Иисуса необычайно важного, значительного и всеобъемлющего задания, связанного, без всякого сомнения, с осуществлением новозаветной спасительной духовной миссии.

Но мы хорошо помним, что при сотворении любой живой одухотворённой сущности, Единоначальный Творец всегда наделял её свободой собственной воли в принятии любых решений. Также, естественно, обстояло дело и при озадачивании Иисуса Христа. Сын Божий должен был добровольно, без всякого принуждения, с полным пониманием смысла, сути, целей и задач, согласиться на претворение великого жизнеспасительного Промысла. И это согласие не могло быть признано и принято Отцом до того времени, пока Его Сын не войдёт в период своей зрелости, то есть, пока Он не будет способен в полной мере управлять Своей Волей, отвечать за любой поступок, за любое высказанное слово, за любое совершённое деяние. И как можно понять, достижение Иисусом зрелости, должно было произойти в течение восьмого года Его жизни в мирском человеческом сообществе.

Подобная личностная перемена, удостоверяющая достижение Иисусом зрелости, и предопределяющая возможность принятия Им добровольного и осознанного решения о верном служении Отцу и жертвенном выполнении невероятно сложной и чрезвычайно ответственной спасительной миссии, выразилась в шестнадцатой таблице понятием ЗАВЕТИЕДОБРОВОЛЬЕ.

В этой понятийной словоформе содержится уже вполне конкретное указание на то, что принятое Иисусом решение о добровольном возложении на Себя всей полноты обязанностей и ответственности перед Отцом, непосредственно связано с претворением Нового Завета, и, конечно же, в той детальности, точности и полноте, как это предусмотрено Замыслом и Промыслом Творца.

И снова полезно проиллюстрировать наши рассуждения выдержками из Евангелия детства от апостола Фомы, из которых мы можем увидеть и понять, в каких реальных делах проявлял Себя Иисус, уже достигнув к девятому году новозаветной истории, подобающей Сыну Божьему, духовной и личностной зрелости:

«XVI. Случилось так, что Иосиф послал своего сына Иакова принести связку дров. И Иисус пошел вместе с ним. И когда Иаков собирал хворост, змея укусила его в руку. И когда он упал навзничь и был близок к смерти, Иисус подошел к нему и дыхание Его коснулось укуса, тотчас боль прошла, а тварь лопнула, и Иаков сразу же стал здоров и невредим.

XVII. После этого по соседству от Иосифа умер больной ребенок, и мать его горько рыдала. И Иисус услышал плач великий и смятение и прибежал быстро, и, увидев мертвое дитя, Он коснулся груди его и сказал: «Я говорю тебе: не умирай, но живи и будь с твоей матерью». И тотчас дитя открыло глаза и засмеялось. И Он сказал женщине: возьми и дай ему молока и помни обо Мне. И когда стоящие вокруг увидели происходящее, они говорили: Истинно это дитя или Бог, или ангел Божий, ибо каждое Его слово становится деянием. И Иисус ушел оттуда и стал играть с другими детьми.

XVIII. Спустя некоторое время строился дом, и произошел обвал, и Иисус встал и пошел туда и увидел человека, лежащего замертво, и взял его руку и сказал: Говорю тебе, человек, встань и делай свое дело. И тотчас человек встал и поклонился Ему. И люди были поражены и говорили: этот ребенок (пришел) с небес, ибо Он спас много душ от смерти и будет спасать их всю свою жизнь».

Из многих научных источников, а также, из святоотеческого наследия, хорошо известно, что каждое принятие ответственного решения значимо изменяет состояние души человека, решившегося на это. Принятие же решения, от которого зависит спасение всего рода человеческого, да более того, спасение всей Вселенной, а ещё более высоко, всей истинной полноты сотворённой Творцом Нерушимой и Вечной Жизни, непременно должно было произвести глубокие духовные перемены в Душе Сына Человеческого, в достаточно ранней зрелости приступившего к активному претворению спасительного новозаветного Промысла Бога.

К этому времени девятилетний Иисус уже прекрасно видел, осознавал и понимал всю разительную пропасть отличий между истинным, пропитанным Благом, живительным, нескончаемым и исполненным Духа Святого, миром Замысла Наднебесного Создателя, и той реальной земной человеческой средой, что впитала в себя безчисленные пороки, непрекращающуюся вражду, зло и тление от эксцессивного изъяна самоуправного своеволия, и в которую, по Воле Безначального Отца, обязан был погрузиться Сын Божий для Своего самоотверженного спасительного служения.

Добровольное принятие Иисусом Христом судьбоменяющего решения, ни с чем несопоставимого по своей значительности и ответственности, без сомнения, должно было вызвать у Бога Отца ответное чувство несказанной радости, умиления и любви к Своему Сыну, самостоятельно и осознанно выразившему волеизъявленную решимость самоотреченного спасительного служения. И живительное Благо радости Божьей обильной рекой пролилось с Небес на Душу Сына Человеческого, чтобы ещё более укрепить и поддержать Его в таком нелёгком подвижническом намерении.

От изобильного благостного Божественного осенения, в уме, и в сердце, и во всей благоисполненной Душе Иисуса Христа, пробудилось, чрезвычайно усилилось и приумножилось, невиданное по мощи, неукротимое стремление к Свету Истины Вечной и Нерушимой Жизни, что определяют, и составляют суть, смысл, и само существо бытия наивысших небесных сфер, всегда остающихся свободными от эксцессивного изъяна, и от любого зла, и откуда, девственно чистая Душа Сына Человеческого, по Высшей Воле, Силою Духа Святого Божьего, совсем недавно снизошла на Землю.

Пробуждение Божественным Духом возвышенного желания у Сына Адамова, в нашей логико-семантической цепочечной последовательности, отобразилось понятийной словоформой ЖИЗНЕВОЗАЛКАНИЕ, а незапятнанно чистое, светоблистающее и вечно живое небесное духовное пространство, предстало в видящем уме Иисуса в семантике словесного понятия ИНАНГЕЛЬЕ, которое можно истолковать, как благодатный и живительный ангельский мир, совсем иной по отношению к тому, что образовался среди человеков на Земле, и который стал опредмеченной сущностью и образом цели предстоящего жизнеспасительного новозаветного преобразования.

***Таблица 17***

|  |  |
| --- | --- |
| **Летоисчисление от сотворения мира** | **ХРИСТИАНСКОЕ ЛЕТОИСЧИСЛЕНИЕ** |
| **9.** | **5517** | **ддаё** | **ДУХОВОЛИЕ + душеблюденье + АЗБУКА + ёмковоззадание****113 + 167 + 46 + 124 = 450** | **9****з** | **9****з** | **заветИЕдоброволье****180** | **1260** |
| **10.** | **5518** | **ддаж** | **ДУХОВОЛИЕ + душеблюденье + АЗБУКА + жизневозалкание****113 + 167 + 46 + 134 = 460** | **1****а** | **10****и** | **инангелье****100** | **1360** |

В благоисполненной чистоте вечно живого горнего ангельского мироздания, возрастающий духовно Иисус, узрел очертания того Небесного Царства, что предстояло Ему выстроить, претворяя Великий Замысел Единоначального Творца в жизнеспасительном новозаветном Божественном Промысле.

Всеми тончайшими, сверхъестественно чувственными и живыми струнами Своей вдохновенной Души, уже явственно прозревающей чудесный образ благоизобильного и вечно сияющего счастьем Горнего Царства, Сын Божий ощущал зовущую, необыкновенно притягательную силу Небесной благодати Нового Завета, источающего из благовременно подготовленной Творцом новообразованной знакомысленной азбучной духовной среды, глубинный смысл и животворящую суть всеобщего спасения Вселенной.

Здесь придётся снова обратить внимание на наши назойливые табличные, логико-семантические структуры, в которых зафиксированы словоформные опорные понятия, отражающие главную целеполагающую сущность каждого конкретного года в дискретно-непрерывной цепи промыслительных деяний Творца, задающих, в свою очередь, содержание и смысл жизнеспасительной активности Божьего Сына.

***Таблица 18***

|  |  |
| --- | --- |
| **Летоисчисление от сотворения мира** | **ХРИСТИАНСКОЕ ЛЕТОИСЧИСЛЕНИЕ** |
| **10.** | **5518** | **ддаж** | **ДУХОВОЛИЕ + душеблюденье + АЗБУКА + жизневозалкание****113 + 167 + 46 + 134 = 460** | **1****а** | **10****и** | **инангелье****100** | **1360** |
| **11.** | **5519** | **ддаз** | **ДУХОВОЛИЕ + душеблюденье + АЗБУКА + заветноазбучие****113 + 167 + 46 + 144 = 470**  | **2****б** | **11****й** | **йерейвеждье** **110** | **1470** |

Из содержания восемнадцатой таблицы достаточно легко увидеть, что в 5519 году от Сотворения мира, целеполагающее изволение Бога Отца выразилось в опорном понятии ЗАВЕТНОАЗБУЧИЕ, подразумевающим, что в этом периоде должно было завершиться освоение Сыном Божьим АЗБУКИ Нового Завета. В то же самое время, в течение 11-го года новозаветного календаря, у Иисуса, должно было оформиться и укрепиться, многогранное, но единое и целостное, доминантное личное качество, определённое в нашей понятийной структуре опорной словоформой ЙЕРЕЙВЕЖДЬЕ, суть которого состоит в обладании неоспоримого достоинства и полной готовности к выполнению учительного, просветительского, проповеднического священнического служения, наличии ярких способностей положительного влияния на души людей, вовлечения их в общую соборную деятельность по спасительному преобразованию человека на основе целей и смысла новозаветного Промысла Божьего в любых условиях.

В настоящее время слово ЙЕРЕЙ обозначает то же самое, что и священник, священнослужитель, духовное лицо второй степени священства. Но подобное понимание слова ЙЕРЕЙ закрепилось уже сейчас, когда, за двадцать веков своего существования, Святая Соборная и Апостольская Церковь Христова, в нашем случае, её аутохтонная православная формация, организационно структурировалась, превратившись в обширную, разветвлённую и строго упорядоченную церковную йерархию. В тот же отдалённый временной период, когда зовущий Дух Бога Отца ещё только стал призывать Своего Сына к духовному сотворительному сотрудничеству, йерейством, в греческой этимологии, называлось обычное религиозное служение, а понятие ЙЕРЕЙ, применительно к новозаветной проповеди, могло относиться лишь к Самому Иисусу Христу. И в этом случае, было бы даже лучше, называть Его словом ПЕРВОЙЕРЕЙ, так как других до Него, просто не было.

Тем не менее, чтобы стать способным к исполнению ЙЕРЕЙСКОГО служения, в том понимании, которое соответствует жизнеспасительному Промыслу Отца, Его Сын должен был обладать уникальным, но, правильнее сказать, просто неповторимым, не имеющим никаких аналогов среди людей, обликом, сочетанием духовных, душевных и личностных качеств, а также знаний, навыков и умений, обусловленных истинным Божественным единством мышления, убеждений и мировоззрения. Подобная индивидуализированная общность качеств, в нашей понятийной системе получила словесное обозначение ВЕЖДЬЕ, наиболее релевантно отображающее слитную воедино совокупную способность полносущного духовного ведения и виденья, имеющее происхождение от слова вежа, одно из значений которого, согласно В.И.Далю, выражает: «знающий, сведущий, образованный. | Поп вежа, книжный, учёный и начитанный», противополагаемый невежде. Иначе говоря, слово ВЕЖДЬЕ, понимается, как открытое, всёзрящее, осознающее и понимающее духовное провидчество, основанное на личной всеобщей осведомлённости, учёности, образованности, начитанности, то есть, на обладании исчерпывающей полнотой достоверных, обширных и глубинных знаний. Таким образом, отображённое в нашей таблице понятие ЙЕРЕЙВЕЖДЬЕ, может быть истолковано, как необычайно развитое качество личной прозорливости, воспитанное на едином, истинном и твёрдом вероисповедном убеждении, полносущном ведении и виденьи, позволяющее духовному лицу активно и самоотреченно осуществлять священническое служение в претворении спасительного новозаветного Промысла Божьего.

На этом суждении можно завершить интерпретацию чрезвычайно важного этапа вселенской истории, начавшегося с необыкновенного зачатья Сына Человеческого в девственной утробе Пречистой Девы Марии от Духа Святого, продолжившегося великолепием события Рождества Христова, впитавшего, в мгновенье Своего явления в мир, всю полноту, предуготовленного для Него Творцом, всёоживляющего Божественного Блага, молниеносно устремлённого лучезарно светящимся пламенным шаром в открытую Душу Младенца, и навсегда дарованного Иисусу, представшему в этот миг, Сыном Божьим.

Далее, основываясь на алфавитно упорядоченной череде опорных понятий, выражающих главную промыслительную суть каждого из годовых периодов, исчисляемых, как от Сотворения Мира, так и от начала действия Нового Завета Божьего, была выполнена попытка восстановления из числовых значений каждого года наиболее важных смысловых, содержательных и сущностных особенностей развития и созревания младенца, а потом, и мальчика Иисуса, до достижения Им десятилетнего возраста.

Заложенный в основу анализа, синтеза и конструирования методологический принцип всеобщей алфавитной упорядоченности жизненного духовного пространства Вселенной, предоставил нам возможность создания логически строгой, непротиворечивой картины, отражающей узловые, опирающиеся на онтологию вселенского круговращения и периодических процессов годовой цикличности, семантически определённые вехи претворения Божественного Промысла, связанные, прежде всего, с протеканием процессов поэтапного личностного возрастания главного исполнительного лица жизнеспасительной новозаветной акции.

В данной публикации, по понятной причине, дано лишь общее представление о духовных процессах, состояниях и явлениях, сопряжённых с претворением новозаветного спасительного промысла, так как смысловое и сущностное содержание каждого года определялось весьма малой композицией понятийных словоформ, восстановленных из календарного числа. Однако, при желании, с применением разработанной методической системы, вполне возможно установить гораздо более полную, точную и детализированную картину словоопределённых изменений любых живых субъектов и вещных объектов вселенского живого пространства. В частности, любой годовой период подразделяется на двенадцать месячных периодов, которые, наряду с годовыми этапами, также могут быть выбраны предметом словообъёмного анализа, синтеза и конструирования в целях существенного расширения и конкретизации содержательных представлений при интерпретации. В свою очередь, внутри каждого месяца существует возможность проведения семантического анализа последовательной цепи дней, исследование которой позволяет с высочайшей детальностью восстановить ход духовных процессов, в динамике определить сущность состояний и качественных свойств любых субъектов и объектов действительности, как видимо, так и невидимого мира.

Но и это не всё. Мне уже приходилось писать, что существенные для каждого человека решения, навсегда закрепляющиеся в его личном жизненном опыте, происходят, в среднем, один раз в каждый час бодрствования. Именно об этом, и о чрезвычайной важности стараний, молитвенно соотносить смысл, суть и возможные последствия принятия всякого решения с Волей и Промыслом Бога, говорится в широко известной молитве последних старцев Оптиной пустыни:

*«Господи, дай мне с душевным спокойствием встретить все, что принесет мне настоящий день. Дай мне всецело предаться воле Твоей, Святой. На всякий час сего дня во всем наставь и поддержи меня.*

*Какие бы я ни получил известия в течение дня, научи принять их со спокойной душой и твердым убеждением, что на все Святая воля, Твоя!*

*Во всех моих делах и словах руководи моими мыслями и чувствами! Во всех непредвиденных случаях не дай мне забыть, что все ниспослано Тобой!*

*Научи меня прямо и разумно действовать с каждым членом семьи моей, никого не огорчая, никого не смущая!*

*Господи, дай мне силу перенести утомление наступающего дня и все события в течение его!*

*Руководи моею волею и научи меня молиться, надеяться, верить, любить, терпеть и прощать! Аминь».*

Продолжим наше повествование. В связи с тем, что и каждый день жизни подразделяется на часы, то и всякий час любого дня, также обладает смысло-сущностным своеобразием для отдельной живой души, и для любой живой сущности, как и каждая минута, и, даже, каждая секунда, приблизительно совпадающая с временным циклом биения человеческого сердца. Поэтому, и подобная детальность исследования с применением метода словообъёмного анализа, синтеза и конструирования, является принципиально доступной, правда, и это вполне понятно, невероятно сложной.

Анализируя суть и смысл годовых периодов в едином процессе претворения новозаветного Божественного Промысла, а, особенно, при описании свойств, качественных изменений, состояний и процессов, связанных с жизнью Сына Божьего, у меня многократно возникала мысль, а имею ли я моральное право заниматься этим? Но во время молитвы, и практически всегда, ответ бывал примерно одним и тем же: «Это и есть твоё жизненное дело, и ты обязан его надлежащим образом исполнить, не думая ни о чём ином».

Не могу сказать, надлежащим ли образом удаётся мне описывать то, что по милости Божьей, и совсем неведомым образом, попадает в голову, требуя, при этом, осмысления и последующего изложения того, что там поместилось и закрепилось? Однако исполнять духовное задание приходится, аккуратно и точно, по мере сил стараясь не допускать грубых искажений сути и смысла.

Успокаивает, правда, да и вселяет уверенность, указание на то, что Сам Иисус Христос, как об этом свидетельствует апостол Иоанн Богослов, ясно указывал Своим ученикам, что Он Сам являет путь, и истину, и саму жизнь, то есть, как можно понять, призывает всех тех, кто желает узнать Истину Вечной и Нерушимой Жизни, во всём идти за Спасителем Его самоотверженным путём, и всемерно стараться точно понять Его Самого, Его цели, Его поступки, Его слова и Его Дела:

«**1**Да не смущается сердце ваше; веруйте в Бога, и в Меня веруйте. **2**В доме Отца Моего обителей много. А если бы не так, Я сказал бы вам: Я иду приготовить место вам. **3**И когда пойду и приготовлю вам место, приду опять и возьму вас к Себе, чтобы и вы были, где Я. **4**А куда Я иду, вы знаете, и путь знаете. **5**Фома сказал Ему: Господи! не знаем, куда идешь; и как можем знать путь? **6**Иисус сказал ему: Я есмь путь и истина и жизнь; никто не приходит к Отцу, как только через Меня» (Ин 16: 1-6).

Почти 2000 лет прошло с тех пор, когда после чудесного Воскресенья и Вознесенья на Небеса, Христос воссел одесную Отца на Вселенском Престоле. За эти две тысячи исторических лет, из деяний всего лишь двенадцати Христовых апостолов, выросла всемирная духовная христианская культура, показавшая людям единственный верный путь человеческого спасения.

Много всего происходило на Земле за продолжительное время исторического существования, но для нашей многострадальной страны наиболее значимым должно стать то, что к нынешнему времени,- времени тотального разрушения Божественных оснований мироустройства и доминирования секулярных принципов человеческой организации, - из множества стран и народов, русский народ и Россия избраны Господом нашим и Спасителем Иисусом Христом соборными хранителями истинной Веры Православной, а Сама Пречистая Богородица приняла на Себя державное покровительство Руси.

Та самая АЗБУКА, что определила смысл, содержание и суть задуманных Творцом новозаветных спасительных преобразований вселенского духовного пространства и освобождения из дьявольского плена Души Рода Адамова, полно и детально освоенная Сыном Божьим в первые десять лет Его жизни на Земле, Волей и Промыслом Воскресшего Спасителя за тысячи лет была вживлена в общежительное самосознание русского народа, сформировав непревзойдённый по своему богатству и творческому потенциалу русский язык, в самом существе своём содержащий Божественную Истину.

Именно русский язык стал одной из тех духовных обителей, о которых говорил своим ученикам Сын Божий Иисус Христос незадолго до судилища и смертной казни:

«**23**Иисус сказал ему в ответ: кто любит Меня, тот соблюдет слово Мое; и Отец Мой возлюбит его, и Мы придем к нему и обитель у него сотворим. **24**Нелюбящий Меня не соблюдает слов Моих; слово же, которое вы слышите, не есть Мое, но пославшего Меня Отца. **25**Сие сказал Я вам, находясь с вами. **26**Утешитель же, Дух Святый, Которого пошлет Отец во имя Мое, научит вас всему и напомнит вам все, что Я говорил вам» (Ин 14: 23-26).

И мы все, русские люди, должны всегда, во всех случаях и в любое время, благоговейно и бережно относится к своему родному русскому языку, как к безценному дару Божьему, языку православной христианской души, языку, данному нам Самим Богом для того, чтобы сберечь на Земле, да и во всей Вселенной, Божественную Истину Вечной и Нерушимой Жизни, языку, предоставляющему возможность каждому, везде и во всём, усердно и самоотреченно претворять Волю Того, кто собственным безпримерным и неизгладимым самопожертвованием спас и сохранил весь Род человеческий, а также, показал путь и дал надежду на спасение души каждому из нас.

Потому, для всех нас, для наших детей, наших внуков и правнуков, русский язык всегда должен быть главнейшим предметом соборного познания, непревзойдённым средством воспитания личности, наиболее универсальным, из всех возможных, инструментом созидательного мышления и сотворчества, безценным достоянием, обусловливающим единство и величие России в мировом сообществе, благодатной и благословенной знакомысленной средой, достоверно отображающей Жизнь, Лик, Путь и Свет Истины Иисуса Христа, которому Всемогущим Отцом отдана вся полнота власти над душами и вещами, все суды над человеками и Вседержительство во Вселенной.

***19.11.2015 17:50:29***